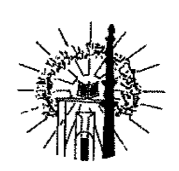


# شع العقيق الوابطية لين تيمية ليشخ الإسلام ابن تيمية

تأليف العشيلاسة محمدهايسل هراس إلمسددس بشكلية أصبول الذين

راجعة الاستاد الكبدير عبد الرازق عنقيستفي رشيس انسارانستة الصبدية

اهداءات ۲۰۰۱ احد محمصود حیصاب جراح بالمستشفی الملکی المصری



من مطبوعات الجامعَة الإسلامية بالمدينة المنقرة

## شع العقيق الوابطية

لشيخ الإسلام ابن تيمية

تأليمث العتسلامة محمد**خيليسل هراس** المسددين بسكلينة أصبول الذين

راجعه الأستاذ الكبسير عبد الرازق عفي قي رئيس أنصار السنة الخمدية

توزىيع وإحداء انحامقة الإيسلامية بالمسدينية المنتورة

#### بي الشرارحن الرحيم

الحجد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا أله الا الله تيوم السهوات والارضين وأهملي وأسلم على رسوله محمد خاتم الاتبياء والرسلين وبعد : فكتاب شرح العتيدة الواسطية لفضيلة الاستاذ الشيدة محمد خليل هراس من أتفس الشروح ، وأوضحها بيانا وأغسرها عبارة ، الا أنه وقع في الطبعة الاولى بعض لخطاء استدركت في الطبعة الثانية بارشاد سماحة الشيخ محمد بن أبراهيم آل الشبخ مفتى الملكة العربية السعودية ، جزاه أنه عن الاسلام والمسلمين خيسرا وبذلك كانت هذه الطبعة معتازة عن سابقتها . أسال أنه أن ينفع بها وبشرحها المسلمين .

#### عبد الرازق عفيفي

### مقتدمة

الحبد الله رب العالمين ، الرحبن الرحيم ، سالك يوم الدين ، والمسلاة والسلام على السرف المرسلين ، نبيّنا محبد ، عبد الله ورسوله وعلى آله وصحبه ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين .

( اما بعد ) غلما كانت المقيدة الواسطية لشيخ الاسلام أبن تيمية رحمه الله من اجمع ما كتب في عقيدة اهل السنة والجماعسة مع اختصار في اللفظة ودقة في العبارة ، وكانت تحتاج في كثير من مواضعها السي شرح يجلي غوامضها ويزيح الستار عسن مكنسون جواهرها ، ويكون مع ذلك شرحا بعيدا عن الاسهاب والتطويل والاملال بكثرة النقول حتى يلائم مدارك الناشئين ويعطيهم زبسدة الموضوع في سهولة ويسسر .

قتد استخرت الله تبارك وتمالى ، واقدمت على هذا المملل رغم كثرة الشواغل وزهمة السوارف ، سائلا الله عز وجل ان ينفع به كل من قراه وأن يجمله خالصا لوجهه أنه قريب مجيب .

كتمره لشيتل هرالاست

اختلفت العلماء في البسملة ، هل هي آية من كل سورة المنتصب بها ، أو هي آية مستقلة الزلت ، للفصل بها بين السور ، وللتبرك بالإبتداء بها ، والمختار المقول الثاني .

واتفتوا على انها جزء آية من سورة النمل وعلى تركها في أول سورة براءة لانها جعلت هي والانفال كسورة واحدة .

والباء في بسم للاستمانة ، وهي متعلقة بمحذوف قدره بعضهم غملا وقدره بعضهم اسما ، والقولان متقاربان وبكل ورد القرآن عال تعالى ( اقرأ باسم ربك ) وقال ( باسم الله مجريها ) .

ويحسن جعل المقدر متأخرا ، لأن اسم أهق بالتقديم ولأن تقديم الجار والمجرور ينيد اختصاص الاسم الكريم بكونه متبركسا به ، والاسم هو اللفظ الموضوع لمعنى تعيينا له أو تمييزا »

واختلف في أصل اشتقاقه ، فقيل أنه من السبة بمعنى العلامة وقيل من السبور وهو المختار وهبزته هبزة وصل ، وليس الاسسم نفس المسمى كما زعسم بعضهم ، فأن الاسم هو اللفظ السدال ، والمسمى هو المعنى المحلول عليه بذلسك الاسم .

وليس هو كذلسك تفس التسبية فانها فعل المسمى ، يقال سميت ولدى محمدا مثلل ،

وقول بعضهم أن لفظ الاسم هذا مقدم لأن الاستمانة أنها تكون بالله عز وجل لا باسمه ، ليس بشيء ، لأن المراد ذكر الاسم الكريم باللسان كما في قوله ( سبح اسم ربك الاعلى ) أي سبحه ناطقا باسم ربك متكلما به ، غالمراد النبرك بالابتداء بذكر اسمه تعالى سه واسم الجلالة ، قيل أنه اسم جامد غير مشتق ، لأن الاشتقاق يستلزم مادة يشتق منها ، واسمه تعللى قديم والقديم لا مادة له ، فهو كسائر

الاعلام المحضة التي لا تتضبن سنفات تقوم بمسبياتها ،

والصحيح أنه مشتق ، واختلف في مبدأ اشتقاقه ، فقيل من ألب الله الوُهة وإلاَهة والوهية . بمعنى عبد عبادة ، وقيل من ألب بكسر اللام يَالله بفتحها ألها أذا تحير ، والصحيح الاول ، فهو إلله بمعنى مَالُوه أي معبود ، ولهذا قال ابن عباس رضى الله عنهما : الله ذو الإلهية والعبودية على خلقه اجهمين ، وعلى القسول بالاشتقاق يكون وصفا في الاصل ، ولكن غلبت عليه العلمية فتجرى عليه بقية الاسماء اخبارا وأوصافا ، يقال : الله رحمن رحيم سميع عليسم ، كما يقال : الله الرحمن الرحمة السمنية المحمد المستح الم

والرحبن الرحيم اسمان كريمان من اسماله الحسنسى دالان على المسافه تعالى بصفة الرحمة ، وهى صفة حقيقية له سبحانه على ما يليق بجلاله ولا يجوز القول بأن المراد بها لازمها كارادة الاحسان وتحوه كما يزعم المعطلة ، وسياتي مزيد بيان لذلك ان شاء الله .

واختلفت في الجمع بينهما فقيل المراد بالرحمن الذي وسمعت رحمته كل شيء في الدنيا ، لان صيفة فعلان تدل على الامتلاء والكثرة ، والرحيم الذي يختص برحمته المؤمنين في الآخرة وقيل العكس .

وقد ذهب العلامة ابن القيم رحبه الله الى ان الرحبن دال على المسغة القائمة بالذات ، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم ، ولهذا لم يجىء الاسم الرحبن متعديا في القرآن ، قال تعالى ( وكان بالمؤمنين رحيما ) ولم يقل رحمانا ، وهذا احسن ما قيل في الفرق بينهما .

وروى عن أبن عباس أنه قال : هما اسمان رقيقان احدهما ارق من الآخر ، ومنع بعضهم كون الرحمن في البسملة نعتا لاسم الجلالة لاته علم آخر لله لا يطلق على غيره والاعلام لا ينعت بهسا .

والصحيح أته نعت له باعتبار ما نيه من معنى الوصفية غالرهبن

اسمه تعالى ووصفه ولا تنافى اسميتُه وصفيَّتَه ، نبن حيث هو صفسة جرى تابعا على اسم الله ، ومن حيث هو اسم ورد فى القرآن فيسر تابع بل ورود الاسم العلم كتوله تعالى ( الرحبن على العرش استوى )

(الحَمدُ الله عليه وسلم انه تال « كل الحَمدُ الله عليه وسلم انه تال « كل كلام لا يبدا فيه بحمد الله والصلاة عَلَيَّ فهو اقطع التر ممحوق البركة » وورد مثل ذلك في البسملة ولهذا جمع المؤلف بينهما عملا بالروايتين ولا تعارض بينهما فان الابتداء قسمان هقيقي واضافي والحمد ضد الذم بتال حمدت الرجل أحمده حمدا ، ومحمدا ومحمدة فهو محمود وحميد ، ويتال حمد الله بالتشديد اثنى عليه المرة بعد الاخرى وقال الحمد له .

والحمد هو الثناء باللسان على الجميل الاختيارى ، نعمة كان أو غيرها ، يقال حمدت الرجل على أنعامه وحمدته على شجاعته ، وأما الشكر معلى النعمة خاصة ويكون بالقلب واللسان والجوارح قسال الشاعسيسر :

أَهَادَتُكُمُ النَّعبَاءُ مِنْسِي ثَلَاثَسةٌ يَدِي وَلِسَاتِي وَالنَّبِيرَ الْمُحَبَّبَا وعلى هذا نبين الحمد والشكر عبوم وخصوص من وجه به يجتمعان في الثناء باللسان على النعمة ، وينفرد الحمد في الثناء باللسان على النعمة ، وينفرد الحمد في الثناء باللسان على ما ليس بنعمة من الجميل الاختياري ، وينفرد الشكر بالثناء بالتلب والجوارح على خصوص النعمة ، مالحمد اعم متعلقا وأخص السة والشكر بالعكسس .

واما الفرق بين الحمد والمدح فقد قال ابن القيم ان الحمد أخبار عن محاسن المحمود مع حبه وتعظيمه فلابد فيه من اقتران الارادة بالخبر بخلاف المدح فائه أخبار مجرد ، ولذلك كأن المدح أومسم تناولا لاته يكون للحى وللميت وللجماد أيضا .

وال في الحيد للاستغراق ، ليتناول كل المراد الحيد المحققسة والمقدرة وقبل للجنس ومعناه أن الحيد الكامل ثابت أله ، وهذا يقتضى ثبوت كل ما يحيد عليه من صفات كماله ونعوت جماله ، أذ مَن عَسدم صفات الكمال غليس بمحبود على الاطلاق ، ولكسن غايته أنلايكون محبودا من كل وجه وبكل اعتبار بجبيع أنواع الحيد الا من حانه صفات الكمال جبيعها .

الرسول في اللغة هو من بعث برسالة . يقال ارسله بكذا ، اذا طلب اليه تأديته وتبليغه ، وجمعه رسل بسكون السين ، ورسسل بضمها وفي لسان الشرع انسان ذكر حسر أوحى اليه بشسرع وأمر بتبليغه ، قان أوحى اليه ولسم يؤمر بالتبليغ قهو نبى ، فكسل رسول نبى ولا عكس فقد يكون تبيا قير رسول .

والمراد بالرسول المضاف الى ضمير الرب هذا محمد صلسى الله عليه وسلم ، والهدى في اللغة : البيان والدلالة كما في قوله تعالى : (وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى) فان المعنى بينا لهم ، وكما في قوله ( أنا هديناه السبيل أما شاكرا وأما كفورا ) .

والهدى بهذا المعنى عام لجميع الناس ، ولهذا يوصف به الترآن كما في توله تعالى ( ان هذا الترآن يهدى للتي هي أقوم ) ويوصف به الرسول صلى الله عليه وسلم كما في توله تعالى ( وانك لتهدى الى صراط مستقيم ) .

وقد يأتى المهدى بسعنى التوفيق والالهام ، فيكون خامسا بهن يثساء الله هدايته ، قال تعالى ( فهن يرد الله أن يهدي يشرح مسدره للاسلام ) ولهذا نفاه الله عن رسوله ، قال تعالى ( الله لا تهدى

من الهببت ولكن الله يهدى من يشاء).

والمراد بالهدى هنا كل ما جاء به النبى صلى الله عليه وسلم من الاختيارات الصافقة والايمان الصحيح والعلم الناقع والعمسل المسالسح

والدين يأتى لعدة سعان ، منها الجزاء كما في قوله تعالى ( مالك يوم الدين ) ومنه قولهم ( كما يدين الفتى يدان ) .

ومنها الخضوع والانتياد ، يتال : دان له بمعنى ذل وخضع ، ويتال دان الله بكذا أو على كذا بمعنى اتخذه دينا يعبده به .

والمراد بالدين هنا جميع ما ارسل الله به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الاحكام والشرائع ، اعتقادية كانت ام تولية ام معلية ، واضافته الى الحق من اضافة الموصوف الى صفته ، أى الدين الحق ، والحق مصدر حق يحق اذا ثبت ووجب ، فالمراد به الثابت الواتع ، ويتابله الباطل الذي لا حتيقة له .

اللام في قوله ليظهره لام التعليل وهي متعلقة بارسل ، وهو من الظهور بمعنى العلو والغلبة ، اى ليجعله عاليا على الاديان كلها بالحجة والبرهان ، وال في الدين للجنس ، فيدخل فيه كل ديسن باطل ، وهو ماعدا الاسلام ، والشهيد فعيل ، وهو مبالغة مسن شهد ، وهو اما مسن الشهادة بمعنى الاخبار والاعلام ، او مسن الشهادة بمعنى الاخبار والاعلام ، او مسن الشهادة بمعنى الحضور والمعنى ( وكلى بالله شهيدا ) مخبرا بصدق رسوله او حاضرا مطلعا لا يغيب عنه شيء .

والمعنى الاجمالي لما تقدم أن جميع أومساف الكمال ثابتة اله على أكمل الوجود وأتمهسا .

وبما يحد عليه سبحانه نعبه على عباده التى لا يحصى أحد من الخلق عدها ، واعظمها ارساله محمدا صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق رحمة للعالمين ، وبشرى للمتقين ، ليظهره على جميع الاديان بالحجة والبرهان ، والعز والتمكين والسلطان ، وكفى بالله شهيدا على صدق رسوله وحقيقة مسا جاء به .

وشمهادته سبحانه تكون بقوله ومعله وتأييده لرسوله بالنصر والمعجزات والبراهين المتنوعة على أن ما جاء به هو الحق المبين .

الشهادة : الاخبار بالشيع عن علم به واعتقاد لصحته وثبوته ، ولا تعتبر الشهادة الا اذا كانت مصحوبة بالاقرار والاذعان وواطسا القلب عليها اللسان ، غان الله قد كذب المنافقين في قولهم ( نشهسد اللك لرسول الله ) مع انهم قالوا بالسنتهم .

ولا اله الا الله هي كلبة التوحيد التي اتقتت عليها كلبة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم اجهعين ، بل هي خلاصة دعواتهم وزبدة رسالاتهم ، وما من رسول منهم الا جعلها مفتتح امره وقطب رحاه ، كما قال نبينا صلى الله عليه وسلم « أمرت أن أقاتل الناس حتسى يتولوا ) : لا اله الا الله ، فأذا قالوها فقد عصموا منى دماءهم وأموالهم الا بحقها وحسابهم على الله عز وجل » .

ودلالة هذه الكلمة على التوحيد باعتبار اشتمالها على النفسى والاثبات المتنفى للحصر وهو أبلغ من الاثبات المجرد ، كقولنا الله واحد مثلا نهى تدل بصدرها على نفى الالهية عما سوى الله تعالى ، وتدل بعجزها على اثبات الالهية له وحده .

ولابد غيها من اضمار خبر تتديره لا معبود بحق موجود الا الله ، وأما قوله وحده لا شريك له : غهو تأكيد لما دلت عليه كلمة

التوحيد وقوله اقرارا به مصدر مؤكد لبعنى الفعل أشهد ، والمراد الترار القلب واللسسان .

وقوله توحيدا أى اخلاصا لله عز وجل فى العبادة ، غالمسراد به التوحيد الارادى الطلبى المبنى على توحيد المعرفة والاثبات .

وجعل الشهادة للرسول صلى الله عليه وسلم بالرسالة والعبودية مقرونة بالشهادة لله بالتوحيد للاشارة الى انه لابد من كل منهما ، غلا تغنى احداهما عن الاخرى ، ولهذا قرن بينهما في الاذان وفي التشهد . وقال بعضهم في تفسير قوله تعالى ( ورنعنا لك ذكرك ) يعنى لا اذكر الا ذكرت معسى .

وانما جمع له بين وصفى الرسالة والعبودية لانهما اعلى ما يوصف به العبد » والعبادة هى الحكمة التى خلق الله الخلق لاجلهسا كما قال تعالى ( وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون ) فكمال المخلوق في تحقيق تلك الغاية ، وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله وعلت درجته ، ولهذا ذكر الله نبيه بلقب العبد في اسمى اهواله واشرف مقاماته كالاسراء به وقيامه بالدعوة الى الله والايحاء اليه والتحدى بالذي انزل عليه ، ونبه بوصف العبودية أيضا الى الرد على اهل الغلو الذين قد يتجاوزون بالرسول صلى الله عليه وسلم قسده ويرفعونه الى مرتبة الالوهية . كما يقمل ضلال الصوفية قبحهم الله ، وقد صوح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا تطروني كما اطرت وقد صوح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا تطروني كما اطرت النسارى ابن مريم ، وانما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله » والمقصود أن هذه الشهادة تتضمن اعتراف العبد بكمال عبوديته صلى الله عليه وسلم لربه وكمال رسالته ، وأنه ماق جميع البشر في كل خصلة كماله ،

كل ما أمر به ، وينتهي عما نهي عنسه .

السلاة في اللغة الدعاء ، قال تعالى « وَمَلَّ عليهم ان صلاتك سكن لهم » واصبح ما قيل في صلاة الله على رسوله هو ما ذكره البخارى في صحيحه عن أبى العالية قال : صلاة الله على رسوله ثناؤه عليه عنسد الملائكسة .

والمشهور أن الصلاة من الملائكة الاستغفار كما في الحديث الصحيح « والملائكة يصلون على أحدكم ما دام في مجلسه الذي نميه » يقولون اللهم اغفر له اللهم ارحمه » ومن الآنميين التضرع والدعاء

وآل الشخص هم من يمتون اليه بصلة وثيقة من قرابة ونحوها وآله على الله عليه وسلم يراد بهم احيانا من حرمت عليهم الصدقة وهم بنو هاشم وبنو المطلب ويراد بهم احيانا كل من تبعه على دينه ، واصل (آل) اهل ، ابدلت الهاء همزة فتوالت همزتان فقلبت الثانية منهما الفا ويصغر على اهيل او اويل ، ولا يستعمل الا فيما شرف غالبا فلا يقال آل الاسكاف وآل الحجام ، والمراد بالصحب اصحابه صلى الله عليه وسلم وهم كل من لقيه حال حياته مؤمنا ومات على ذلسيك .

والسلام اسم مصدر من سلم تسليما عليه ، بمعنى طلب له السلامة من كل مكروه ، وهو اسم من اسمائه تعالى ، ومعناه البراءة والخلاص من النتائص والعيوب أو الذي يسلم على عباده المؤمنين في الأخسسرة .

ومزيدا صغة لتسليما وهو اسم مغمول من زاد المتمدى والتقدير مزيدا فيه (اما بعد) كلمة يؤتى بها للدلالة على الشروع في المقصود ، وكان النبى صلى الله عليه وسلم يستعملها كثيرا في خطبه وكتبه . وتقديرها عند النحويين مهما يكن من شيء بعد . والاشارة بقوله (هذا) الى ما تضمنه هذا المؤلف من العقائد الإيمانية التي اجملها في قوله (وهو الايمان بالله السخ) والاعتقاد مصدر اعتقد كذا اذ اتخذه عقيدة له ، بمعنى عقد عليه الضمير والتلب ودان لله به ، واصله من عقد الحبل ، ثم استعمل في التصميم والاعتقاد الجازم .

والغرقة بكسر الفاء الطائفة من الناس ، ووصفها بانها الناجية المنصورة اخذا من قوله عليه السلام ( لا تزال طائفة من امتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى ياتى امر الله ) .

ومن قوله في الحديث الآخر « ستفترق هذه الامة على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار الا واحدة ، وهي من كان على مثل مسا أنا عليه اليوم وأصحابسي » .

وقوله ( اهل السنة والجهاعة ) بدل من الفرقة ، والمراد بالسنة الطريقة التي كان عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحابه قبل ظهور البدع والمقالات . والجهاعة في الاصل القوم المجتهعون ، والمراد بهم هنا سلف هذه الامة من الصحابة والتابعين الذين اجتهعوا على الحق الصريح من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلمه وسلم .

هذه الامور السنة هي أركان الايمان فلا يتم ايمان احد الا اذا

آمن بها جبيعا على الوجه الصحيح الذى دل عليه الكتاب والسنة ، نمن جحد شيئا منها أو آمن به على غير هذا الوجه نقد كفر ، وقد ذكرت كلها في حديث جبريل المشهور حين جاء الى النبى صلى الله عليه وسلم في صورة أعرابي يساله عن الاسلام والايمان والاحسان ، نقال « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وتؤمن بالبعث بعسد الموت وبالقدر خيره وشره ، حلوه ومره من الله تعالى .

( والملائكة ) جمع ملاك واصله مألك من الألوكة وهى الرسالة وهم نوع من خلق الله عز وجل اسكنهم سماواته ، ووكلهم بشئون خلقه ووصفهم في كتابه بأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، وأنهم يسبحون له بالليل والنهار لا يغترون ، غيجب علينا الايمان بها ورد في حقهم من صفات وأعمال في الكتاب والسنة ، والمحلك عما وراء ذلك ، فان هذا من شئون الغيب التي لا نعلم منها الا ما علمنا الله ورسوله .

والكُتُب جبع كِتاب « وهو من الكُتبِ بمعنى الجمع والضم » والمراد بها الكتب المنزلة من السماء على الرسل عليهم العسلاة والسلام والمعلوم لنا منها صحف ابراهيم والتوراة التي انزلت على موسى في الالواح والانجيل الذي انزل على عيسى ، والزبور الذي انزل على عيسى ، والزبور الذي انزل على المدود ، والقرآن الكريم الذي هو آخرها نزولا ، وهسو المسدق لها والمهيمن عليها ، وما عداها يجب الايمان به اجمالا .

والرسل جمع رسول « وقد تقدم أنه من أوهى الله اليه بشرع وأمره بتبليغه » وعلينا أن نؤمن تفصيلا بمن سمى الله في كتابه منهم وهم خمسة وعشرون ، ذكرهم الشاعر في توله :

رِفِي تِلْسَكَ هُجَّتُنَا مِنْهُسِم ثُمَانِيَةً وَهُمُ وَيَبِتَى سَبِعَةٌ وَهُمُ إِلَيْ السَّهِ وَيَبِتَى سَبِعَةٌ وَهُمُ إِلدِيسُ هُودُ شُعَيبُ صَالِحْ وَكُذا ذَو الكِمَلِ آثَمُهِ إِلَمْتَار قَد خُتِمُوا إِلدِيسُ هُودُ شُعَيبُ صَالِحْ وَكُذا

وأما من عدا هؤلاء من الرسل والانبياء منؤمن بهم اجمالا على معنى الاعتقاد بنبوتهم ورسالتهم دون أن نكلف أنفسنا البحسث عن عدتهم وأسمائهم ، قال ذلك مما اختص الله بعلمه ، قال تعالمى (ورسلا قد تصصنا عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك ) .

ویجب الایمان بأنهم بلغوا جمیع ما ارسلوا به علی ما امرهم الله عز وجل ، وبینوه بیانا لا یسع احدا مهن ارسلوا الیه جهله ، وأنهم محصومون من الكذب والخیانة ، والكتمان والبسلادة ، وأنهم المعصومون من الكذب والمشهور انهم محمد وابراهیم وموسی وعیسی ونوح ، لانهم ذكروا معا فی قوله تعالی ( واذ اخذنا من النبین میثاقهم ومنك ومن نوح وابراهیم وموسی وعیسی بن مریم ) وقوله شرع لكم من الدین ما وصی به نوحا والذی اوحینا الیك وسا وصینا به ابراهیم وموسی وعیسی ان اقیموا الدین ولا تتفرقوا میه )

والبعث في الاصل الاثارة والتحريك ، والهراد به في لسان الشرع اخراج الموتى من قبورهم احياء يوم القيامة لفصل القضاء بينهم ، فمن يعمل مثقال ذرة شرا يره ، ويجب يعمل مثقال ذرة شرا يره ، ويجب الايمان بالبعث على الصغة التي بينها الله في كتابه ، وهو أنه جمع ما تحلل من أجزاء الاجساد التي كانت في الدنيا وانشاؤها خلقا جديدا وأعادة الحياة اليها ، ومنكر البعث الجثماني كالفلاسفة والنصاري كفار ، وأما من أقر به ولكنه زعم أن الله يبعث الارواح في أجسام غير الاجسام التي كانت في الدنيا فهو مبتدع وفاسق .

وأبا التدر نهو في الاصل بصدر ، تتول تدرت الشيء بنتح الدال وتخفيفها ، اقدره بكسرها قدرا وقدرا اذا المطن ببقداره

وَمِنَ الإِيمَانِ بِالله ، الإِيمَانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ مِن غَيرِ تَحرِيضٍ : فِي كِتَابِهِ ، وَبِمَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ مِن فَيرِ تَحرِيفٍ وَلاَ تَعَطِيلٍ وَمِسْنُ غَيرِ تَكِيفٍ وَلاَ تَعرِيسَلٍ .

والمراد به فى لمان الشرع أن الله عز وجل علم مقادير الاشياء وازمانها ازلا ، ثم اوجدها بقدرته ومشيئته على وفق ما علمه منها ، وأنه كتبها فى اللوح قبل احداثها ، كما فى الحديث « أول ما خلسق الله القلم ، مقال له اكتب ، قال وما أكتب ؛ قال اكتب كل ما هسو كائن » وقال تعالى ( ما أصاب من مصيبة فى الارض ولا فى أنفسكم الا فى كتاب من قبل أن نبراهسا ) .

وقوله ( ومن الإيمان بالله النع ) هذا شروع في التفصيل بعد الاجمال ومن هنا للتبعيض ، والمعنى : ومن جملة ايمان اهل السنة والجماعة بالاصل الاول الذي هو اعظم الاصول وأساسها ، وهو الايمان بالله أنهم يؤمنون بما وصف به نفسه النع .

وقوله (من غير تحريف ) متعلق بالايمان قبله يعنى أنهم مؤمنون بالصفات الالهية على هذا الوجه الخالي من كل هذه المعاني الباطلة اثباتا بلا تمثيل ، وتنزيها بلا تعطيل .

والتحريف في الاصل مأخوذ بن تولهم : حرفت الشيء عسن وجهه حرفا ، بن باب ضرب اذا أبلته وغيرته والتشديد للبالغة .

وتحريف الكلام المالته عن المعنى المتبادر منه الى معنى آخر لا يدل عليه اللفظ الا باحتمال مرجوح ، غلابد فيه من قرينة تبين الساراد .

وأما التعمليل نهو ماخوذ من العملل الذي هو الخلو والنراغ والترك ، ومنه توله تعالى ( ويئر معطلة ) أي أهملها أهلها وتركوا وردها ، والمراد به هنا نفى الصفات الالهية ، وانكار قيامها بذاته

تعالى · فالفرق بين التحريف والتعطيل أن التعطيل نفي للمعنى الحق الذى دل عليه الكتاب والسنة ، وأما التحريف فهو تفسير النصوص بالمعانى الباطلة التي لا تدل عليها .

والنسبة بينهما العموم والخصوص المطلق ، غان التعطيل اعم مطلقا من التحريف بمعنى أنه كلما وجد التحريف وجد التعطيل دون المحكس ، وبذلك يوجدان معا غيمن أثبت المعنى الباطل ونفى المعنى الحق ، ويوجد التعطيل بدون التحريف غيمن نفى الصفات الواردة في الكتاب والسنة وزعم أن ظاهرها غير مراد ولكنه لم يعين لها معنى آخر وهو ما يسمونه بالتفويض .

ومن الخطأ القول بأن هذا هو مذهب السلف كما نسب ذلك اليهم المتأخرون من الاشاعرة وغيرهم ، غان السلف لم يكونوا يغوضون في علم المعنى ولا كانوا يقراون كلاما لا يفهمون معناه ، بل كاتوا يفهمون معانى النصوص من الكتاب والسنة ، ويثبتونها نه عسر وجل ، ثم يغوضون نيما وراء ذلك من كنه الصفات أو كيفياتها كما قال مالك حين سئل عن كيفية استوائه تعالى على المرش : « الاستواء معلوم والكيف مجهول » .

وأما توله (ومن غير تكييف ولا تمثيل) غالفرق بينهما ان التكييف أن يعتقد أن صفائه تعالى على كيفية كذا ، أو يسأل عنها بكيسف .

واما التمثيل غمو اعتقاد أنها مثل صفات المخلوتين ، وليس المراد من قوله من غير تكييف أنهم ينفسون الكيف مطلقا ، فسان كل شيء لابد أن يكون علسى كيفية ما ، ولكن المراد أنهم ينفسون علمهم بالكيف أذ لا يعلم كيفية ذاته وصفاته الا هو سبحاته .

فَلَا يَنفُونَ عَنهُ مَا وَصَفَ بِعِ نَفْسَهُ ، وَلَا يُحَرَّفُونَ الْكُلَمَ عَن مَوَاضِعِهِ وَلَا يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاءِ اللهِ وَآيَاتِهِ ، وَلَا يُكَيِّفُونَ وَلَا يُمَثَّلُون صِفَاتِهِ بِصِفْسَاتِ خُلْقِسِهِ

قوله (ليس كهنله) هذه الآية المحكمة من كتاب الله عز وجل قد هي دستور اهل السنة والجماعة في باب الصغات مان الله عز وجل قد جمع ميها بين النفي والاثبات ، منفي عن نفسه المثل وأثبت لنفسه سمعا وبصرا . مدل هذا على أن المذهب الحق ليس هو نفي الصفات مطلقا كما هو شمان المعطلة ولا اثباتها مطلقا ، كما هو شمان المهنلة ، بل اثباتها بلا تمثيل . وقد اختلف في اعراب (ليس كمثله شيء) على وجوه اصحها أن الكاف صلة زيدت للتأكيد كما في قول الشاعر :

ليس كمشل الفتى زهيسر خلق يوازيسه فى الفضائسل وقوله ( فلا ينفون عنه الغ ) تفريع على ما قبله ، فانهم اذا كانوا يؤمنون بالله على هذا الوجه فلا ينفون ولا يحرفون ، ولا يكيفسون ولا يمثلسسون .

والمواضع جمع موضع والمراد بها المعانى التى يجب تنزيل الكلام عليها لاتها هي المتبادرة منه عند الاطلاق نهم لا يعدلون به عنها .

واما قوله ( ولا يلحدون في أسماء الله وآياته ) مقد قال العلامة ابن القيم رحمه الله : والالحاد في أسمائه هو المعدول بها وبحقائقها ومعانيها عن الحق الثابت لها ، مأخرذ من الميل كما يدل عليمه مادة ( ل ح د ) ممنه اللحد وهو الشبق في جانب القبر الذي قد مسال عن الوسط ، ومنه الملحد في الدين ( الماثل عن الحق المدخل ميه ما ليس منه ) ا ه .

فالالحاد فيها اما أن يكون بجحدها وانكارها بالكلية ، وامسا بجحد معانيها وتعطيلها ، واما بتحريفها عن الصواب واخراجهسا

عن الحق بالتأويلات الفاسدة ، وأبا بجعلها اسماء لبعض المبتدعات كالحاد أهل الاتحاد ·

وخلاصة ما نقدم أن السلف رضى الله عنهم يؤمنون بكل ما أخبر الله به عن نفسه في كتابه وبكل ما أخبر به عنه رسوله صلى الله عليه وسلم أيمانا سالما من التحريف والتعطيل ، ومن التكييف والتبثيل ويجعلون الكلام في ذات البارى وصفاته بابا وأحدا ، فأن الكلام في الصفات فرع الكلام في الذات يحتذي فيه حذوه ، فأذا كان اثبات الذات اثبات وجود لا أثبات تكييف فكذلك أثبات الصفات ، وقد يعبرون عن ذلك بقولهم ( تمر كما جاءت بلا تأويل ) ومن لم يفهم كلامهم ظن أن غرضهم بهذه العبارة هو قراءة اللفظ دون التعرض للمعنى وهو باطل ، فأن المراد بالتأويل المنفى هذا هو حقيقة المعنى وكنفيته وكنفيته .

قال الامام أحمد رحمه الله : « لا يوصف الله الا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله لا يتجاوز الترآن والحديث » .

وقال نعيم بن حماد شيخ البخارى : « من شبه الله بخلقه كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله تشبيه ولا تمثيل » .

قوله ( لانه سبحانه لا سمى له الخ ) تعليل لقوله غيما تقدم اخبارا عن اهل السنة والجماعة لا يكيفون ولا يمثلون .

وصعنی ( لا سمی له ) ای لا نظیر له یستحق مثل اسمه ، أو لا مسامی له یسامیه ، وقد دل علی نفیه قوله تعالی فی سورة مریم ( هل تعلم له سمیا ) غان الاستفهام هنا انکاری معقاه النفی ،

وليس المراد من نفى السمى أن غيره لا يسمى بمثل أسمائه ، فاته هناك اسماء مشتركة بينه وبين خلقه ، ولكن المقصود أن هذه الاسماء اذا سمى الله بها كان معناها مختصا به لا يشركه فيه غيره ، فان الاشتراك أنها هو في منهوم الاسم الكلى ، وهذا لا وجود له الا في الذهن ، ولها في الخارج غلا يكون المعنى الا جزئيا مختصا ، وذلك بحسب ما يضاف اليه ، فان أضيف الى الرب كان مختصا به لا يشاركه فيه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه فيه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه فيسه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه

واما الكفء فهو المكافىء المساوى ، وقد دل على نفيه قولسه تعالى ( ولم يكن له كفوا أحسد ) .

وأبها الند فهعناه المساوى المناوىء قال تعالى ( فلا تجعلوا الله اندادا وانتم تعلمون ) .

واما قوله ( ولا يقاس بخلقه ) فالمقصود به أنه، لا يجسوز استعمال شيء من الاقيسة التي نقتضي المماثلة والمساواة بين المقيس والمقيس عليه في الشيون الالهيسة .

وذلك مثل تياس التمثيل الذي يعرفه علماء الاصول بأنسه الماق فرع بأصل في حكم الجامع ، كالحاق النبيذ بالخمر في الحرمة لاشتراكهما في علة الحكم وهي الاسكار ،

نقياس التبثيل مبنى على وجود مماثلة بين النرع والاصل ، والله عز وجل لا يجوز أن يمثل بشيء من خلقه .

ومثل تياس الشمول المعروف غند المناطقة بأنه الاستسدلال بكلى على جزئى بواسطة اندراج ذلك الجزئى مع غيره تحت هذا الكلى ، فهذا القياس مبنى على استواء الافراد المندرجة تحت هذا

غَاِنَّهُ أَعلَمَ بِنَفسِهِ وَبِغَيرِهِ وَأَصدَقُ قِيلاً وَأَحسَنُ حَدِيثاً مِن خَلقِهِ ، ثُمُّ رُسُلُهُ صَبادِقُونَ مُصَدَّقُونَ بِخِلاَفِ الذِينَ يَقُولُونَ عَلَيهِ مَا لاَ يَعلَمَسُونَ )

الكلى ، ولذلك يحكم على كل منها بما حكم به عليه .

ومعلوم أنه لا مساواة بين الله عز وجل وبين شيء من خلته وأنما يستعمل في حقه تعالى قياسَ الأُولَى ومضمونه أن كل كمال ثبت للمخلوق وأمكن أن يتصف به الخالق ، فالخالق أُولَى به مسن المخلوق ، وكل نقص تنزه عنه المخلوق فالخالق أحق بالتنزة عنه .

وكذلك تاعدة الكمال التي تقول: انه اذا تدر اثنان احدهما موصوف بصفة كمال والآخر يمتنع عليه أن يتصف بتلك الصفة كأن الأول أكمل من الثاني ، نيجب أثبات مثل تلك الصفة لله ما دام وجودها كمالا وعدمها نقصسا .

قوله ( غانه اعلم بنفسه وبغيره — الى قوله — ثم رسله صادقون مصدقون ) تعليل لعسحة مذهب السلف فى الايمان بجميع السفات الواردة فى الكتاب والسنة ، غانه اذا كان الله عز وجل اعلم بنفسه وبغيره ، وكان أصدق تولا وأحسن حديثا ، وكان رسله عليهم الصلاة والسلام صادقين فى كل ما يخبرون به عنه ، معصومين من الكذب عليه والاخبار عنه بها يخالف المواقع ، وجب التعويل اذا فى بغب الصفات نفيا واثباتا على ما قاله الله وقاله رسوله الدى هو اعلم خلقه به ، وأن لا يترك ذلك الى قول من يفترون على الله الكذب ويقولون عليه ما لا يعلمون .

وبيان ذلك أن الكلام أنما تقصر دلالته على المعانى المرادة منه لاحد ثلاثة أسباب ، أما لجهل المتكلم وعدم علمه بما يتكلم به ، وأما لمدم غصاحته وقدرته على البيان ، وأما لكذبه وغشه وتدليسك ونصوص الكتاب والسنة بريئة من هذه الامور الثلاثة من كسل وجه فكلام الله وكلام رسوله في غاية الوضوح والبيان ، كما أنه المشل الاعلى في الصدق والمطابقة للواقع لصدوره عن كمال العلم بالنسب الخارجية وهو كذلك صادر عن تمام النصح والشفقة ، والحسرص على هداية الخلق وارشادهم .

غد اجتمعت له الامور الثلاثة التي هسي عناصر الدلالسة والانهام على اكبل وجه . فالرسول صلى الله عليه وسلم اعلم الخلق بما يريد اخبارهم به ، وهو اقدرهم على بيان ذلك ، والانصاح عنه . وهو احرصهم على هداية الخلق واشدهم ارادة لذلك ، فلا يمكسن ان يتع في كلامه شيء بن النقص والقصور بخلاف كلام غيره فانسه لا يخلو بن نقص في احد هذه الامور أو جبيعها ، فلا يصبح أن يعدل بكلامه كلام غيره فضلا عن أن يعدل عنه الى كلام غيره ، فأن هذا هو غاية الضلال وبنتهى الخذلان .

قوله ( ولهذا قال الخ ) تعليل لما تقدم من كون كسلام الله وكلام رسوله اكمل صدقا واتم بيانا ونصحا ، وأبعد عن العيوب والآنات من كلام كل أحسد .

( وسبحان ) اسم مصدر من التسبيح ، الذي هو التنزيسه والابعاد عن السوء ، وأصله من السبح الذي هو السرعة والانطلاق والابعاد ، ومنه غرس سبوح اذا كانت شديدة العدو .

واضاعة الرب الى العزة من اضاعة الموصوف الى صفته ، وهو بدل من الرب تبله ، فهو سبحانه ينزه نفسه عما ينسبه اليه المشركون من اتخاذ الصاحبة والولد وعن كل نتص وعيب .

ثم يسلم على رسله عليهم الصلاة والسلام بعد ذلك للاشارة الى أنه كبا يجب تنزيه الله عز وجل وابعاده عن كل شائبة نتص

وَالْحَمِدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ) فَسَبَّحَ نَعْسَهُ عَبًّا وَصَغَهُ بِهِ الْمُخَالِعُونَ لِلرُّسُلِ ، وَشَلَمَ عَلَى الْمُنْسِلِينَ لِسَلَامَةِ مَا قَالُوهُ مِنَ النَّعْسِ وَالْعَيْبِ . وَهُوَ قَدَ جَمَعَ فِيمَا وَصَغَى وَسَمَّى بِهِ نَعْسَهُ بَينَ النَّعْيِ وَالْإِلْبَاتِ .

وعيب ، غيجب اعتقاد سلامة الرسل في اتوالهم والمعالهم من كسل عيب كذلك غلا يكذبون على الله ولا يشركون به ولا يغشون المهم ولا يقولون على الله الا الحق .

توله (والحمد الله رب العالمين) ثناء منه سبحانه على نفسه بماله من نعوت الكمال وأوصاف الجلال وحميد الفعال ، وقد تقسدم الكلام على معنى الحمد فأغنى عن اعادتسه .

لما بين فيما سبق أن أهل السنة والجماعة يصفون الله عز وجل بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ، ولم يكن ذلك كله اثباتا ولا كله نفيا نبه على ذلك بتوله ( وهو سبحانه قد جمع السخ ) .

واعلم أن كلا من النغى والاثبات فى الاسماء والصفات مجمسل ومفصل ، أما الاجمال فى النغى : فهو أن ينفى عن ألله عز وجل كل ما يضاد كماله من أنواع العيوب والنقائص مثل قوله تعالى (ليس كمثله شيء) ( هل تعلم له سميا ) (سبحان الله عما يصفون ) .

واما التفصيل في النفي فهو أن ينزه الله عن كل واحد من هذه العيوب والنقائص بخصوصه ، فينزه عن الوالد والولد والشريسك والصاحبة والند والضد والجهل والعجز والضلال والنسيان والشّنة والنوم والعبث والباطل السخ .

ولكن ليس فى الكتاب ولا فى السنة نفى محض ، فان النفسى الصرف لا مدح فيه ، وانما يراد بكل نفى فيهما اثبات ما يضاده من الكمال ، فنفى الشريك والند لاثبات كمال عظمته وتفرده بصفات الكمال ، ونفى العجز لاثبات كمال قدرنه ، ونفى الجهل لاثبات سعسة

غَلَا عُدُولَ لِأَهلِ السَّنَّةِ وَالجَبَاعَةِ عَبَّا جَاءَ بِهِ المُرسَلُونَ غَلِثُهُ الصَّرَاطُ المستبِيمَ مِنَ النَّبِيَّينَ وَالصَّنَّيَةِ الصَّرَاطُ المِستَقِيمَ مِنَ النَّبِيَّينَ وَالصَّنَّيَةِ المَّ عَلَيهِم مِنَ النَّبِيَّينَ وَالصَّنَّيَةِ المَّ وَالشَّنَّيَةِ المَّ عَلَيهِم مِنَ النَّبِيَّينَ وَالصَّنَّيَةِ المِن النَّبِيَّينَ وَالصَّنَّيَةِ المِن النَّبِيِّينَ وَالصَّنَّيَةِ المِن النَّبِيِّينَ وَالصَّلَامِينَ .

علبه واحاطته ، ونفى الظلم لاثبات كبال عدله ، ونفى العبث لاثبات كبال حكبته ، ونفى الشّنة والنوم والموت لاثبات كبال حياته وقيوميته وهكذا ، ولهذا كان النفى في الكتاب والسنة أنما يأتي مجملا في أكثر أحواله بخلاف الاثبات ، فإن التفصيل فيه أكثر من الاجمال لانسه متصصود لسذائسه .

ولما الإجمال في الاثبات ، عمثل اثبات الكمال المطلق ، والحمد المطلق ونحو ذلك ، كما يشير اليه مثل توله تعالسي ( الحمد لله رب العالمين ) ( ولله المثل الاعلى ) .

واما التفصيل في الاتبات غهو متناول لكل اسم أو صفة وردت في الكتاب والسنة ، وهو من الكثير بحيث لا يمكن لاحد أن يحصيصة فأن منها ما اختص الله عز وجل بعلمه كما قال عليه الصلاة والسلام « سبحانك لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسسك » وفي حديث دعاء الكرب « أسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به فسي علم الغيب عنسدك » .

توله ( غلا عدول النع ) هذا مترتب على ما تقدم من بيان أن ما جاء به الرسل عليهم الصلاة والسلام هو الحق الذي يجب اتباعه ولا يصبع العدول عنه ، وقد علل ذلك بأنسه الصراط المستقيم ، يعنى الطريق السوى القاصد الذي لا عوج غيه ولا انحراف .

والمسراط المستقيم لا يكون الا واهدأ من زاغ عنه أو المصرف وقع في طريق من طرق المملال والجور كما قال تعالى ( وأن همذا

مراطى مستقيماً غاتبعوه ولا تتبعوا السبل غتفرق بكم عن سبيله ) والصراط المستقيم هو طريق الابهة الوسط الواقع بين طرفى الافراط والتفريط ولهذا أمرنا الله عز وجل وعلمنا أن نساله أن يهدينا هذا الصراط المستقيم في كل ركعة من الصلاة ، أي يلهمنا ويوغتنا لسلوكه واتباعه غانه صراط الذين أنعم ألله عليهم من النبيين والصديتسين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقسا ).

قوله ( وقد دخل الخ ) شروع في ايراد المصوص من الكتاب والسنة المتضمنة لما يجب الايمان به من الاسماء والصفات في النفي والاثبات .

وابتدا بتلك السورة العظيمة لاتها اشتملت من ذلك على ما لم يشتمل عليه غيرها ، ولهذا سميت سورة الاخلاص لتجريدها التوهيد من شوائب الشرك والوثنيسة .

روى الامام أحمد في مسنده عن أبي بن كعب رضى الله عنه في سبب نزولها أن المشركين تألوا يا محمد أنسب لنا ربك ، مأتزل الله تبارك وتعالى ( عل هو الله أهد الله الصمد النح السورة ) .

وقد ثبت في الصحيح انها تعدل ثلث القرآن ، وقد اختلسف العلماء في تاويل ذلك على اقوال اقربها (١) : ما نقله شيخ الاسلام عن ابي العباس ، وحاصله أن القرآن الكريم اشتمل على ثلاثــة مقاصد اساسية ، أولها: الاوامر والنواهي المتضمنة للاحكام والشرائع

<sup>(</sup>۱) انظر ۳۵ ، ۳۲ من كتاب جواب اهل العلم والايمان لشيسخ الاسلام ابن تيمية ، طبع المطبعة السلفية .

حَيثُ يَقُولُ ( قُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللهُ الصَّمَدُ لَم يَلِدْ وَلَم يُولَدُ وَلَم يَكُن لَسَهُ كُلُسُواً أَحَسَدُ ) .

العبلية التي هي بوضوع علم النقه والاخلاق .

ثانيها: القصص والاخبار المتضمئة لاحوال الرسل عليهسم المسلاة والسلام مع الممهم، وأنواع الهلاك التي حاقت بالمكذبين، لهم وأحوال الوعد والوعيد وتفاصيل الثواب والعقاب.

ثالثها:علم التوحيد وما يجب على العباد من معرفة الله باسمائه وصفاته وهذا هو اشرف الثلاثة .

ولما كانت سورة الاخلاص قد تضمنت اصول هذا العلم ، واشتملت عليه اجمالا صح أن يقال أنها تعدل ثلث القرآن .

وأما كيف اشتبلت هـذه السورة على علوم التوحيد كلهـا وتضبنت الاصول التي هي بجابع التوحيد العلمي الاعتقادي ننقول:

ان قوله تعالى ( أنه أحد ) دلت على نفى الشريك من كل وجه فى الذات أو فى الصفات أو فى الانعال ، كيا دلت على تفرده سيحانه بالعظمة والكيال والمجد والجلال والكبرياء ، ولهذا لا يطلق لفظ أحد فى الاثبات الا على الله عز وجل ، وهو أبلغ من وأحد .

وقوله (الله الصهد) قد قسرها أبن عباس رضى الله عنه بقوله «السيد الذى كمل فى سؤكده » والشريف الذى كمل فى شرفه والعظيم الذى قد كسل فى حلسه ، الذى قد كسل فى حلسه » والمغنى الذى قد كمل فى جبروته » والمغنى الذى قد كمل فى جبروته » والعليم الذى قد كمل فى جبروته » والعليم الذى قد كمل فى حكمه » والعليم الذى قد كمل فى حكمه » وهو الذى قد كمل فى حكمه » وهو الذى قد كمل فى حكمه » وهو الذى قد كمل فى أنواع الشرف والسؤدد » وهو الله عز وجل هذه صفته لا تنبغى الاله ليس له كفق وليس كمثله شيء .

وقد مسر المسهد أيضا بأنه الذي لا جوف له وبأنه الذي تصهد اليه الخليقة كلها وتقصده في جهيع هاجاتها ومهماتها .

غائبات الاحدية الله تتضبن نفى المشاركة والمبائلة ، واثبات الصبدية بكل معانيها المتقدمة تتضبن اثبات جبيع تفاصيل الاسماء الحسني والصفات العلى ، وهذا هو توحيد الاثبات .

وأما النوع الثانى وهو توحيد التنزيه غيؤخذ من توله تعالى : ( لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ) كما يؤخذ اجمالا من توله ( الله أحد ) .

اى لم يتفرع عنه شىء ولم يتفرع هو عن شىء ، وليس لسه مكافىء ولا مماثل ولا نظير .

فانظر كيف تضيئت هذه السورة توحيد الاعتقاد والمعرفية وما يجب اثباته للرب تعالى من الاحدية المنافية لمطلق المساركية والصيدية المثبتة له جميع صفات الكمال الذي لا يلحقه نقص بوجه من الوجوه ، ونفي الولد والوالد الذي هو من لوازم غناه وصيديته والحديثة ، ثم نفى الكفء المتضين لنفي التشبية والتمثيل والنظيسر فحق لمسورة تضيفت هذه المعارف كلها أن تعدل ثلث القرآن ،

روى مسلم فى صحيحه عن ابى بن كعب ان النبى صلى الله عليه وسلم ساله: اى آية فى كتاب الله اعظم آ قال الله ورسوله اعلم ، قرددها مرارا ، ثم قال ابى : آية الكرسى فوضع النبى يده على كتفه وقال : ليهنك هذا العلم أبا المنذر سه وفى رواية عند أحمد : « والذى نفسى بيده أن لها لساتا وشفتين تقدس الملك عند ساق العرش » .

ولا غرو فقد اشتبلت هذه الآية العظيمة من أسماء السرب

وصفاته على ما لم تشنبل عليه آية أخسرى ٠

نقد اخبر الله نيها عن نفسه بانه المتوحد في بالَهِيَّتِهِ السدى لا تنبغي العبادة بجميع انواعها وسائر صورها إِلَّا لَسَهُ .

ثم اردن قضية التوحيد بما يشهد لها من ذكر خصائصه وصفاته الكاملة ، فذكر أنه الحى الذى له كمال الحياة لان حياته من لوازم ذاته فهى ازلية ابدية ، وكمال حياته يستلزم ثبوت جميع صفسات الكمال الذاتية له من المعزة والقدرة والعلم والحكمة والسمع والبصر والارادة والمشيئة وغيرها ، اذ لا يتخلف شيء منها الا لنقص فسى الحياة . فالكمال في الحياة يتبعه الكمال في سائر الصفات اللازمسة للحي ثم قرن ذلك باسمه القيوم ومعناه الذي قام بنفسه واستغنى عن جميع خلقه غنى مطلقا لا تشوبه شائبة حاجة اصلا لانه غنى ذاتى ، وبسه قامت الموجودات كلها ، فهى فقيرة اليه فقرا ذاتيا بحيست لا تستغنى عنه لحظة ، فهو الذي ابتدا ايجادها على هذا النحو مسن الاحكام والاتقان وهو الذي يدبر امورها ويمدها بكل ما تحتساج الاحكام والاتقان وهو الذي يدبر امورها ويمدها بكل ما تحتساج البعني متفات الكمال الفعلية ، كما أن اسمه الحي متضمن الجميع صفات الكمال الفعلية ، كما أن اسمه الحي متضمن ألجميع مسفات الكمال الذاتية . ولهذا ورد أن الحي القيوم هما أسم الله الاعظم الذي أذا سئل به أعطى وأذا دعى به أجاب .

ثم أعقب ذلك بها يدل على كمال حياته وتيوميته غتال ( لا تأخذه ) أي لا تغلبه ( سنة ) أي نعاس ولا نوم ، غان ذلك يناني التيومية ، أذ النوم أخر الموت ، ولهذا كان أهل الجنة لا ينامون ، ثم ذكسسر عموم ملكه لجميع العوالم العلوية والسغلية ، وأنها جميعا تحت تهره وسلطاته غتال (له ما في السموات وما في الارض ) .

لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. مَن ذَا الَّذِي يَسْلَعُ عِنْدُهُ إِلَّا بِإِثْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِيحٌ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يُؤُودُهُ حِنْظُهُمَا وَهُوَ الْعَِلَيُّ الْعُظِيمُ ) وَسِيحٌ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَؤُودُهُ حِنْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعُظِيمُ )

ثم أردف ذلك بما يدل على تمام ملكه ، وهو أن الشفامسة كلها له غلا يشفع عنده أحد الإباذنسه .

وقد تضمن هذا النفى والاستثناء امرين ، احدهما : البسات الشماعة الصحيحة ، وهى أنها تقع باذنه سبحانه لمن يرضى قوله وعمله ، والثانى : ابطال الشماعة الشركية التى كان يعتقدها المشركون لاصنامهم وهى أنها تشفع لهم بغير اذن الله ورضاه .

ثم نكرسعة علمه واحاطته وأنه لا يخفى عليه شيء من الامور المستقبلة والماضية وأما الخلق غانهم لا يحيطون بشيء من علمه ، قيل يعنى من معلومه ، وقيل من علم اسمائه وصفاته الا بما شاء الله سبحانه ، أن يعلمهم أياه على السنة رسله أو بغير ذلك من طرق البحث والنظر والاستنتاج والتجربسة .

ثم ذكر ما يدل على عظيم ملكه وواسع سلطاته ، غاخبر ان كرسيه قد وسع السموات والارض جبيما ، والصحيح في الكرسى انه غير العرش وانه موضع القدمين ، وانه في العرش كطلقة ملقاة في غسيلة

والما ما اورده ابن كثير عن ابن عباس من تفسير الكرسى بالعلم فائه لا يصبح ويفضى الى التكرار في الآيسة ،

ثم اخبر سبحانه بعد ذلك عن عظيم قدرته وكمال قوته بتوله : ( ولا يؤوده حفظهما ) اى السموات والارض وما فيهما ، وفسسر

الشيخ رحمه الله يؤوده ( يثقله ) ويكرنه وهو من آده الامسر اذا ثقل عليه ، ثم وصف نفسه سبحانه في ختام تلك الآية الكريمة ، بهذين الوصفين الجليلين ، وهما ( العلى والعظيم ) .

فالعلى هـو الذى له العلو المطلق من جميع الوجوه ، علو الذات : وكونه فوق جميع المخلوفات مستويا على عرشه .

وعلو القدر: اذ كان له كل صفة كمال ، وله من تلك الصفــة أعلاها وفايتهـا .

وعلو التهر : اذ كان هو القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير . وأما العظيم : نمعناه الموسوف بالعظيمة الذى لا شيء اعظم منه ، ولا أجل ولا أكبر ، وله سبحانه التعظيم الكامل في قلوب أنبيائه وملائكته وأصغيائه .

قوله ( هو الاول ) الجهلة هنا جاءت معرفة الطرفين ، فهسى تغيد اختصاصه سبحانه بهذه الاسماء الاربعة ومعانيها على ما يليق بجلاله وعظمته ، فلا يثبت لغيره من ذلك شيء ·

وقد اضطربت عبارات المتكلمين في تفسير هذه الاسماء ، ولا داعي لهذه التفسيرات بعد ما ورد تفسيرها عن المعصوم صلوات الله وسلامه عليه ، فقد روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول أذا أوى ألى فراشه ، « اللهم رب السموات السبع ورب الارض رب كل شيء ، فالق الحب والنوى ، منزل التوراة والانجيل والقرآن ، أعوذ بك من شر كل ذي شر أنت آخذ بناصيته ، أنت الأول فليس قبلك شيء ، وأنت الباطن الآخر فليس بعدك شيء ، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء ، وأنت الباطن فليس دونك شيء ، وأنت الباطن وأغنني من الفتر » .

فهذا تفسير واضح جامع يدل على كمال عظمته سبحانه وانه محيط بالاشياء من كل وجه ( فالاول والآخر ) بيان لاحاطته الزمانية ، ( والظاهر والباطن ) بيان لاحاطته المكانية ، كما ان اسمه الظاهر يدل على انه العالى فوق جميع خلقه ، فلا شيء منها فوقه .

نهدار هذه الاسباء الاربعة على الاهاطة ، غاهاطت أوليتسه و اخريته بالاوائل والاواخر ، واهاطت ظاهريته وباطنيته بكل ظاهر وباطن غاسمه الاول دال على قدمه وازلبته ، واسمه الآخر دال على بتأنه وابديته ، واسمه الظاهر دال على علوه وعظمته ، واسمه الباطن دال على قربه ومعيته ، ثم ختمت الآية بما يغيد اهاطة علمه بكل شيء من الامور الماضية والحاضرة والمستقبلة ، ومن العالم العلوى والسغلى ، ومن الواجبات والجائزات والمستعبلات غلا يغيب عن علمه مثقال ذرة في الارض ولا في السماء ، غالاية كلها شان اهاطة الرب سبحانه بجميع خلته من كل وجه ، وأن العوالم كلها في قبضة يده كخردلة في يد العبد لا يغوته منها شيء ، وانها اتي بين هسسنه الصفات بالواو مع انها جارية على موصوف واحد لزيادة التقرير وحسن والتأكيد ، لان الواو تقتضى تحقيق الوصف المتدم وتقريره وحسن ذلك لمجيئها بين أوصاف متقابلة قد يسبق الى الوهم استبعساد ذلك لمجيئها بين أوصاف متقابلة قد يسبق الى الوهم استبعساد الاتصال بها جميعا ، غان الاولية تنافي الآخرية في الظاهر ، وكذلك الظاهرية والباطنية غاندفع توهم الانكار التأكيد .

قولسه ( وتوكسل السخ ) هسذه الجملة بسن الآيسسات ساتهسا المؤلسف لاثبسات بعض الاسبساء والصفسات ، غالآيسة الاولسى فيهسا اثبسات اسبسه الحسى ، كبسا تضبنست سلسب الموت الذي هو ضد الحياة عنه ، وقد قدمنا أنه سبحانه حى بحياة هي صفة له لازمة لذاته غلا يعرض لها موت ولا زوال أسلا ، وأن

وَقُولُهُ ( وَهُوَ الْمَلِيمُ الْحَكِيمُ ... وَهُوَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ... يَعلُمُ مَا يَلِسِجُ رِفِي الْأَرضِ وَمَا يَخرُجُ مِنهَا ، وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَّاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَ ...

حياته اكمل حياة وأتمها فيستلزم ثبوتها له ثبوت كل كمال يضاد نفيه كمال الحياة . وأما الآيات الباتية ففيها أثبات صفة العلم وما أشتق مفها ككونه عليما ويعلم وأحاط بكل شيء علما الخ .

والعلم صفة الله عز وجل بها يدرك جهيع المعلومات على ما هي به فلا يخفى عليه منها شيء كما قدمنا .

وفيها اثبات اسمه الحكيم ، وهو مأخوذ من الحكمة ، ومعناه الذي لا يقول ولا يفعل الا الصواب ، فلا يقع منه عبث ولا باطل ، بل كل ما يخلقه او يأمر به فهو تابع لحكمته .

وتيل هو من نعيل بمعنى منعل ، ومعناه المحكم للاشياء من الاحكام وهو الاتتان نلا يتع في خلته تناوت ولا نطور ، ولا يتع في تدبيره خلل أو اضطراب .

ونيها كذلك اثبات اسمه الخبير ، وهو من الخبرة بمعنى كمال العلم ووثوقه والاهاطة بالاشبياء على وجه التفسيل ووصول علمسه الى كل ما خنى ودق من الحسيات والمعنويات .

وقد ذكر سبحانه في هذه الآيات بعض با يتعلق به عليه للدلالة على شبوله واحاطته بها لا تبلغه علوم خلقه ، غذكر أنه يعلم با يلج أي يدخل في الارض بن حب وبذور وبياه وحشرات وبعادن ، وبسا يغرج بنها بن زرع وأشجار وعيون جارية وبعادن نامعة كذلسك وبا ينزل بن السباء ، بن ثلوج وابطار وصواعق وبلائكة ، وبسا يعرج ، أي يصعد غيها كذلك بن بلائكة وأعبال وطير حسوائل الى غير ذلك بما يعلمه جل شاته ، وذكر غيها أيضا أن عنده بغاتم الغيب لا يعلمها الا هو ، وبغاتم الغيب قيل خزائنه ، وقيل طرقه الغيب لا يعلمها الا هو ، وبغاتم الغيب قيل خزائنه ، وقيل طرقه

وَعِندُهُ مَغَاتِحُ الغَيبِ لَا يَعلَهُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعلَمُ مَا فِي البَرِّ وَالبَحرِ وَمَا تَسقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعلَمُهُا وَلَا حَبَّة فِي ظُلْمَاتِ الأَرضِ وَلاَ رَطب وَلاَ يابِس

واسبابه التي يتوصل بها اليه ، جمع مِنْتُع بكسر الميم او مِعتساح بحذف يساء مقاعيل .

وقد فسرها النبى صلى الله عليه وسلم بقوله « مقاتيح الغيب خمس لا يعليهن الا الله ، ثم تلا قوله تعالى ( ان الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم با في الارحام ، وبا تدرى نفس باذا تكسب غدا ، وبا تدرى نفس باى أرض تموت أن الله عليم خبير ) ،

وقد دلت الآيتان الاخيرتان على أنه سبحانه عالم بعلم هو صفة له قائم بذاته خلافا للمعتزلة الذين نفوا صفاته ، فمنهم من قال أنه عالم بذاته وقادر بذاته الغ ، ومفهم من فسر أسماءه بهمان سلبية فقال : عليم معناه لا يجهل ، وقادر معناه لا يعجز الغ .

وهذه الآيات حجة عليهم غقد اخبر غيها سبحانه عن احاطة علمه بحمل كل انثى ووضعها من حيث المتى والكيف ، كمسا أخبسر عن عموم قدرته وتعلقها بكل ممكن وعن احاطة علمه بجميع الاشياء وما احسن ما قاله الامام عبد العزيز المكى في كتابه الحيدة لبشسر المريسي المعتزلي وهو يناظره في مسالة العلم « أن الله عز وجل لم يمدح كتابه ملكا متربا ولا نبيا مرسلا ولا مؤمنا تقيا بنفي الجهل عنه ليدل على اثبات العلم له ، وانها مدحهم باثبات العلم لهم فنفي بذلك الجهل عنهم ، فهن اثبت العلم نفي الجهل أم ومن نفي الجهل لم يثبست العلم » .

والدليل العتلى على علمه تعالى انه يستحيل ايجاده الاشياء مع الجهل لان ايجاده الاشياء بارادته ، والارادة تستلزم العلم المراد ولهذا قال سبحانه ( الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ) .

إِلاَّ فِي كِتَامِر مُبِسِينِ ) وَقُولُهُ ( وَهَا تَحَمِلُ مِن أُنشَى وَلَا تَضَسِمُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ ) وَقُولُهُ ( رَائعُلْهُوا أَنَّ اللهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قُدِيرٌ وَأَنَّ اللهُ عَسَد أَخَاطُ بِكُلُّ شَيءٍ عُدِيرٌ وَأَنَّ اللهُ عَسَد أَخَاطُ بِكُلُّ شَيءٍ عِلمِساً ) .

ولان المخلوقات نيها من الاحكام والاتقان وعجيب الصنعة ودقيق الخلقة ما يشهد بعلم الناعل لها لامتناع صدور ذلك عن غير علم .

ولان من المخلوقات من هو عالم والعلم صفة كمال ، غلو لم يكن الله عالما لكان في المخلوقات من هو اكمل منه .

وكل علم في المخلوق انها استفاده من خالقه ، وواهب الكهال أحق به ، وماقد الشيء لا يعطيه ، وأنكر الفلاسفة علمه تعالى بالجزئيات وقالوا انه يعلم الاشياء على وجه كلى ثابت ، وحتيقه قولهم أنه لا يعلم شيئًا ، غان كل ما في الخارج هو جزئي . كما أنكر الفلاة من القدرية علمه تعالى بالمعال العباد حتى يعملوها ، توهما منهم أن علمه بها يغضى الى الجبر ، وقولهم معلوم البطلان بالضرورة في جميع الاديان . قوله ( أن الله الخ ) تضمنت أثبات اسمه الرزاق وهو مبالغة من الرزق ومعناه الذي يرزق عباده رزقا بعد رزق في اكثار وسعة ، وكل ما وصل منه سبحانه من نفع الى عباده فهو رزق، مباحاً كان أو غير مباح قلى معنى أنه قد جعله لهم قوتا ومعاشا ، قسال تمالى ( والنخل باستات لها طلع نضيد رزتا للعباد ) وقال ( وفي السباء رزتكسم وما توعدون ) الا أن الشسىء أذا كان مأذونسا في تناوله مهو حلال حكما والا كان حراما ، وجميع ذلك رزق ، وتعريف الجبلة الاسمية والاتيان غيها بضمير الفصل لامادة اختصاصه سيهانه بايمال الرزق الى عباده .

وروى عن ابن مسمود رخس الله عنه قال : « التراني رسول

وَهَولُهُ (إِنَّ اللهُ هُوَ الرَّزُاقُ ذُو القُوَّةِ المِنِينِ ) وَقَولُهُ ( لَيَسَ كَمِثلِهِ شَسَيءٌ وَهُوَ السَّمِيغُ البَصِيرُ ) وَقَولُهُ ( إِنَّ للهُ نِعِبًا يَعِظُكُمْ بِعِ إِنَّ اللهُ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ) .

الله صلى الله عليه وسلم أنى أنا الرزاق ذو التوة المتين » .

ولها توله ( ذو التوة ) اي صاحب التوة نهو بهمني اسمه التوي الا أنه أبلغ في المعنى ، نهو يدل على أن توته سبحانه لا تتناقص نيهن أو يفتسر .

وأما ( المتين ) فهو اسم له من المنافة ، وقد فسره ابن عباس « بالشديسسد » .

قوله (ليس كمثله شيء الخ) دل اثبات صفتي السمع والبصر له سبحانه بعد نفى المثل عنه على انه ليس المراد من نفى المثل نفى الصفات كما يدعى ذلك المعطلة ويحتجون به باطلا ، بل المراد اثبات الصفات مع نفى مماثلتها لصفات المخلوتين

تال العلامة ابن القيم رحمه الله ( توله ليس كمثله شيء ) انها قصد به نفى أن يكون معه شريك أو معبود يستحق العبادة والتعظيم كما يفعله المشبهون والمشركون ، ولم يقصد به نفى صفات كمالسه وعلوه على خلقه وتكليمه بكتبه وتكلمه لرسله ورؤية المؤمنين لسه جهرة بأبصارهم كما ترى الشهس والقمر في الصحو . ا ه .

ومعنى السميع المدرك لجميع الاصوات مهما خفتت ، فهو يسمع السميع هو صفة لا يماثل أسماع خلقه .

وسعنى البصير المدرك لجميع المرئيات من الاشخاص والالوان مهما لطفت أو بعدت فلا تؤثر على رؤيته الحواجز والاستار وهو من فعيل بمعنى مفعل ، وهو دال على ثبوت صفة البصر له سبحانه على الوجه الذي يليق بسه .

روى ابو داود فى سنته عن ابى هريرة رضى الله عنه أن النبى ملى الله عليه وسلم قرأ هذه الآية (أن ألله كان سميما بصيراً) موضع أبهامه على أذنه والتي تليها على عينه .

ومعنى الحديث أنه سبحانه يسمع بسمع ويرى بعين فهو حجة على بعض الاشاعرة الذين يجعلون سمعه علمه بالمسموعات وبصره علمه بالمسرات ، وهو تفسير خاطىء ، فأن الاعمى يعلم بوجود السماء ولا يراها ، والاصم يعلم بوجود الاصوات ولا يسمعها .

قوله ( ولولا اذ دخلت ، الغ ) هذه الآيات دلت على اثبات مسئتى الارادة والمشيئة ، والنصوص في ذلك لا تحصى كثرة .

والاشاعرة يثبتون ارادة واحسدة قديمسة تعلقست في الازل بكل المرادات غيلزمهم تخلف المراد عن الارادة ، واما المعتزلسسة غعلى مذهبهم في نفى الصفات لا يثبتون في صفة الارادة ، ويقولسون انه يريد بارادة حادثة لا في محل ، غليزمهم قيام الصفة بنفسها وهو من ابطسل الباطسل .

واسا اهل الحق نيتولون ان الارادة على نوهين :

(۱) ارادة كونية ترادفها المشيئة ، وهما تتعلقان بكل ما يشاء الله غطه واحداثه ، فهو سبحانه اذا اراد شيئا وشاءه كان عقب ارادته له كما قال تعالى (وانها امره اذا اراد شيئا أن يقول له كن فيكسسون)

وفى المحديث المسحيح ( ما شساء الله كان وما لم يثنا لم يكن ) . (٢) ارادة شعرمية تتعلق بما يامر الله به عباده مما يحبه ويرضاه وَقُولُهُ ( أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنعَامِ إِلَّا مَا يُتلَى عَلَيكُم غَيسرَ مُحِلِّي الصَّيدِ وَأَنتُم خُرُمَّ إِلَّ اللهُ يَحْكُمُ مَا يُريدُ ) .

وَقُولُهُ ( فَهَنَ يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَح صَدرَهُ لِلإِسلَامِ ، وَهَن يُرِد أَن يُضِلَّهُ يَجْعَل صَدرَهُ ضَيَّعاً خَرجاً كَأَنَّها يَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ ) .

وهى المذكورة فى مثل قوله تعالى ( يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ) ولا تلازم بين الارادتين بل قد تتعلق كل منهما بها لا تتعلق به الاخرى عبينهما عموم وخصوص من وجه ، غالارادة الكونية اعم من جهة تعلقها بها لا يحبه الله ويرضاه من الكفر والمعاصسى ، وأخص من جهة أنها لا تتعلق بمثل أيمان الكافر وطاعة الغاسق .

والارادة الشرعية أعم من جهة تعلقها بكل مأمور به وأقعا كان أو غير وأقع ، وأخص من جهة أن الواقع بالارادة الكونية تسسد يكون غير مأمسور بسه ،

والحاصل أن الارادتين قد تجتمعان معا في مثل أيمان المؤمسن وطاعة المطيع ، وتنفرد الكونية في مشسل كفر الكافر ومعصيسسة العاصي ، وتنفرد الشرعية في مثل أيمان الكافر وطاعة العاصسي

وقوله تعالى ( ولولا اذ دخلت جنتك ) الآية ، هذا من قول الله حكاية عن الرجل المؤمن لزميله الكافر صاحب الجنتين يعظه به أن يشكر نعمة الله عليه ويردها الى مشيئة الله ويبرأ من حوله وقوته غانه لا قوة الا بالله .

وقوله ( ولو شاء الله ما التنتلوا ) الآية ، اخبار عما وقع بين النباع الرسل من بعدهم من التنازع والتعادى بغيا بينهم وحسدا ، وان ذلك انما كان بمشيئة الله عز وجل ، ولو شاء عدم حصوله ما حصل ولكنه شاءه موقسع .

وقوله ( غبن يرد الله أن يهديه النع ) الآية تدل على أن كلا من

الهداية والضلال بخلق الله عز وجل ، نمن يرد هدايته ، أى الهابه وتوفيقه يشرح صدره للاسلام بأن يتذف في قلبه نورا فيتسع له وينبسط كما ورد في الحديث ب ومن يرد اضلاله وخذلانه يجعل صدره في غاية الضيق والحرج ، غلا ينغذ اليه نور الايمان ، وشبه ذلك بمن يَصَّعَدُ في السماء .

تضمنت هذه الآيات اثبات أممال له تعالى ناشئة عن صفة المحبة ومحبة الله عز وجل لبعض الاشخاص والاعمال والاخلاق صفحة له قائمة به ، وهي من صفات الفعل الاختيارية التي تتعلق بمشيئته

نهو يحب بعض الاشياء دون بعض على ما تقتضيه الحكمة البالغسة وينغى الاشاعرة والمعتزلة صغة المحبة بدعوى انها توهم نقصا ، اذ المحبة في المخلوق معناها ميله الى ما يناسبه أو يستلذه ، علما الاشاعرة غيرجعونها الى صغة الارادة ، فيقولون أن محبة الله لعبده لا معنى لها الا ارادته لاكرامه ومثوبته .

وكذلك يتولون في صفات الرضى والغضب والكراهية والسخط كلها عندهم بمعنى ارادة الثواب والعتاب .

وأما المعتزلة غلانهم لا يثبتون ارادة قائمة به ، غيفسرون المحبة بأنها نفس الثواب الواجب عندهم على الله لهؤلاء بناء على مذهبهم في وجوب أثابة المطيع وعقاب العامسي .

وأما أهل الحق فيثبتون المحبة صفة حقيقية لله عز وجل على ما يليق به فلا تقتضى عندهم نقصا ولا تشبيها .

كما يثبتون لازم تلك المحبة وهي ارادته سبحانه اكرام من يحبه واثابته ، وليت شعرى بماذا يجيب النافون للبحبة عن مثل توليه

غَبَا استَقَامُوا لَكُم عَاستَقِيمُوا لَهُم إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَقِين \_ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ) . وَقُولُهُ ( قُل إِن كُنتُم تُحِبُّونَ اللهُ عَاتَّبِعُونِي يُحبِبكُ مُ اللهُ ) .

عليه السلام في حديث أبي هريرة « أن ألله عز وجل أذا أحب عبدا قال لجبريل عليه السلام أني أحب غلانا غاحبه ، قال غيتول جبريل عليه السلام لاهل السماء : أن ربكم عز وجل يحب غلانا فأحبسوه ، قال غيحبه أهل السماء ويوضع له القبول في الارض ، وأذا أبغضه غمثل ذلك ) رواه الشيخان .

وقوله تعالى في الآية الاولى ( واحسنوا ) أمر بالاحسان العام في كل شيء لا سيما في أمور الفقه المامور بها قبل ذلك ، والاحسان فيها يكون بالبذل وعدم الامساك ، أو بالتوسط بين التقتير والتبذير ، وهو القوام الذي أمر الله به في سورة الفرقان .

روى مسلم في صحيحه عن شداد بن اوس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أن الله كتب الاحسان على كل شيء ، فأذا قتلتم فأحسنوا القبحة ، ولبحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته » وأما قوله ( أن الله يحب المحسنين ) فهو تعليل للامر بالاحسان فأتهم أذا علموا أن الاحسان موجب لمحبته سارعوا الى امتثال الامسر بسه .

والها قوله في الآية الثانية (واقسطوا) غهو المر بالاقساط وهو العدل في الحكم بين الطائفتين المتنازعتين من المؤمنين ، وهو من قسط اذ جار ، غالهمزة غيه للسلب ، ومن اسمائه تعالى المقسط ، وفي الآية الحث على العدل وغضله » وأنه سبب لمحبة الله عز وجل وأما قوله تعالى (غما استقاموا لكم فاستقيموا لهم ) فمعناه أذا كان بينكم وبين احد عهد كهؤلاء الذين عاهدتموهم عند المسجد الحرام

وَقُولُهُ ( غَسَوفَ يَاتِي اللهُ بِقُوم يُحِبُّهُم وَيُحِبُّونُهُ ). وَقُولُهُ ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّهُم لَيُحِبُّونُهُ ). وَقُولُهُ ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الذينَ يُعَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَّفَا كَانَهُم بُنيَانٌ مَرضُوصٌ ) . . وَقُولُهُ ( وَهُوَ الفَقُورُ الوَدُودُ ) .

فاستقيموا لهم على عهدهم مدة استقامتهم لكم ، فها هنا مصدريه ظرفية ثم علل ذلك الامر بقوله ( ان الله يحب المتقين ) أى يحسب الذين يتقون الله في كل شيء ومنه عدم نقض العهود .

وأما توله ( أن الله يحب التوابين الخ ) فهو أخبار من اللسه سيحانه عن محبته لهذين الصنفين من عباده .

اما الاول نهم التوابون ، إى الذين يكثرون التوبة والرجوع الى الله عز وجل بالاستغفار مما الموا به على ما تقتضيه صيغة المبالغة ، نهم بكثرة التوبة قد تطهروا من الاقذار والنجاسات المعنوية التى هى الذنوب والمعاصسى .

وأما الثاني مهم المتطهرون الذين يبالغون في التطهر ، وهسو التنظيف بالوضوء أو بالغسل من الاحداث والنجاسات الحسيسة .

وتيل المراد بالمتطهرين هنا الذين يتنزهون عن اتيان النسساء في زمن الحيض أو في أدبارهن ، والحمل على العموم أولى ،

واما قوله تعالى (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله)
فقد روى عن الحسن في سبب نزولها ان قوما ادعوا أنهم يحبسون
الله هانزل الله هذه الآية محنة لهم ، وفي هذه الآية قد شرط الله لمحبته
اتباع نبيه صلى الله عليه وسلم ، فلا ينال تلك المحبة الا من أحسن
الاتباع ، والاستمساك بهديه عليه السلام .

قوله (وهو الغنور الغ ) تضمنت الآية اثبات اسمين مسسن الاسماء الحسنى وهما « الغنور والودود » اما الاول نهو مبالغة الغنر ومعناه الذي يكثر منه الستر على المنبين من عباده والتجاوز

وَقُولُهُ ( بِيهِ اللهِ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ \_ رَبَّنَا وَسِعتَ كُلُّ شَيْءٍ رُحَمَّةً وَعِلْماً عن مؤاخذتهم .

وأصل الغفر السبر ، ومنه يقال : الصبغ أغفر للوسخ ، ومنه المغفر لسترة الرأس ،

وابها الثانى فهو من الود الذى هو خالص الحب والطفه ، وهو ابها من ضعول بمعنى فاعل ، فيكون معناه الكثير الود لاهل ملاعته والمتقرب اليهم بنصرته ومعونته .

وأبها بن فعول بمعنى مفعول فيكون معناه المودود لكبثرة المستحق لان يوده خلقه فيعبدوه ويحمدوه .

واما توله (بسم الله الرحمن الرحيم) وما بعدها من الآيات فقد تضمنت اثبات أسمائه الرحمن والرحيم واثبات صفنى الرحمة والعلم .

وقد تقدم فى تفسير بسم الله الرحمن الرحيم الكلام على هذين الاسمين وبيان الفرق بينهما ، وإن أولهما دال على صغة الذات والثانى دال على صغة الغعل ، وقد أنكر الاشاعرة والمعتزلة صغة الرحمة بدعوى أنها فى المخلوق ضعف وخور وتألم للمرحوم ، وهذا مسن أقبح الجهل غان الرحمة أنها تكون من الاتوياء للضعفاء ، غلا تستلزم ضعفا ولا خورا بل قد تكون مع غاية العزة والقدرة . غالانسان القوى يرحم ولده الصغير وأبويه الكبيرين ومن هو أضعف منه ، وأين الضعف والخور وهما من أذم الصفات من الرحمة التى وصف الله نفسه بها وأثنى على أوليائه المتصفين بها وأمرهم أن بتواصووا بهسا .

وقوله ( ربنا وسمت الغ ) من كلام الله عز وجل حكاية عسن حملة المرش والذين حوله ، يتوسلون الى الله عز وجل بربوبيته وسعة

( وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينُ رَحِيماً \_ وَرَحَمَتِي وَسِعَت كُلُّ ثَسَيَّ ِ \_ كَثَبَ رَبُّكُمَ مَ عَلَى نَعْسِهِ الرَّحَمَةُ \_ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ \_ فَاللهُ خَيرٌ خَافِظاً وَهُوَ الْحَمُ الرَّحَمُ الرَّاحِينَ ) .

قَولُهُ ﴿ رَضِي اللَّهُ عَنهُم وَرَضُوا عَنهُ ... وَمَن يَقْتُل مُؤْمِنا ۗ مُتَعَمَّدا ۗ

علمه ورحمته في دعائهم للمؤمنين ، وهو من أحسن التوسلات التي يرجسي معها الإجابسة .

وانصب توله رحمة وعلما على النمييز المحول عن الفاعل ، والتقدير وسعت رحمتك وعلمك كل شيء ، فرحمته سبحانه وسعت في الدنيا المؤمن والكافر والبر والفاجر ، ولكنها يوم القيامة تكسون خاصة بالمتقين كما قال تعالى (فساكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة ) الآية ، وقوله تعالى (كتب ربكم على نفسه الرحمة ) اى أوجبها على نفسه تفضلا واحسافا ولم يوجبها عليه احد .

وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين « أن الله لما خلق الخلسق كتب كتابا فهو عنده فوق العرش أن رحمتي سبقت أو تسبق غضبي .

واما توله « نمالله خير حافظا » نمالحافظ والحفيظ مأخوذ من الحفظ وهو الصيانة ، ومعناه الذي يحفظ عباده بالحفظ العام نييسر لهم أتواتهم ويقيهم أسباب المهلاك والعطب وكذلك يحفظ عليهم اعمالهم ويحسى أتوالهم ويحفظ أولياءه بالحفظ الخاص نيعصمهم عن مواتعة الذنوب ويحرسهم من مكايد الشيطان وعن كل ما يضرهم في دينهم ودنياهم ، وانتصعب حافظاً تمييز الخير الذي هو ألمل تفضيل .

قوله ( رضى الله عنهم الخ ) تضمنت هذه الآيات اثبات بعض منات الغط من الرضى لله الغضب ، واللعن والكره ، والسخسط والمقست والاسسف .

وهي عند أهل الحق صنات حتيتية الله عز وجل على ما يليق به

ولا تشبه ما يتصف به المخلوق من ذلك ، ولا يلزم منها ما يلزم ني المخلوق ، غلا حجة للاساعرة والمعتزلة على نغيها ولكنهم ظنوا أن التصاف الله عز وجل بها يلزمه أن تكون هذه الصغات نيه على نحو ما هي في المخلوق ، وهذا الظن الذي ظنوه في ربهم أرداهم فأوقعهم في حماة النفي والتعطيل ، والاشاعرة يرجعون هذه الصغات كلها الى الارادة كما علمت سابقا ، فالرضى عندهم أرادة الثواب والغضب والسخط النخ أرادة العقاب .

واما المعتزلة فيرجعونها الى نفس الثواب والعقاب

وقوله سبحانه (رضى الله عنهم ورضوا عنه) اخبار عما يكون بينه وبين اوليائه من تبادل الرضى والمحبة ، اما رضاه عنهم مهو اعظم واجل من كل ما اعظوا من النعيم كما قال سبحانه (ورضوان من الله اكبر) واما رضاهم عنه فهو رضى كل منهم بمنزلته مهما كانت وسروره بها حتى يظن انه لم يؤت احد خيرا مما اوتى ، وذلك في الجنسسة .

واما توله ( ومن يقتل مؤمنا متعمدا ) الآية ، فقد احترز بقوله مؤمنا عن قتل الكافر ، وبقوله متعمدا ، اى قاصدا لذلك ( بأن يقصد من يعلمه آدميا معصوما فيقتله بما يغلب على الطسن موته بسه ) عن القتل الخطسا .

وقوله (خالدا فيها) أى مقيما على جهة التابيد ، وقبل الخلود المحكث الطويل واللعن هو الطرد والابسماد عن رحمة الله ، واللعين والملعون من حقت عليه اللعنة أو دعى عليه بها .

وقد استشكل العلماء هذه الآيات من هيث انها تدل على أن

( غَلَمًّا آسَنُونَا انتَعَمِنَا مِنهُم ) وَقُولُه ( وَلَكِن كُرِهُ اللهُ انبِعَاتُهُم عَفَيُّطَهُم ) وَقُولُهُ ( كَبُرُ مُعَتَّا مِندُ اللهِ أَن تَعُولُوا مَالاً تَعْمَلُون ) .

وَقُولُهُ ﴿ هُل يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَاتِيَهُم اللهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الغَمَامِ وَالمَلائكَةُ وَتُضِسَىَ الْأَمْرُ ﴾

القاتل عبدا لا توبة له واته سخلد في النار ، وهذا سعارض لقوله تمالي ( أن الله لا يغنر أن يشرك به ويغنر ما دون ذلك لمن يشاء ) وقد أجابوا عن ذلك بعدة أجوبة منهسا:

- ١ ــ أن هذا الجزاء لبن كان مستحلا لقتل المؤمن عبدا .
- ۲ ــ أن هذا هو جزاؤه الذي يستحقه لو جوزى مع المكان أن لا
   يجازى بأن يتوب أو يعمل صالحا يرجح بعمله السيء .
  - ٣ ــ أن الآية واردة مورد التغليظ والزجر.
  - إن المراد بالخلود المكث الطويل كما تدمنا .

وقد ذهب أبن عباس وجماعة إلى أن القاتل عبدا لا توبة له حتى قال أبن عباس: أن هذه الآية من آخر ما نزل ولم ينسخها شيء عوالصحيح أن على القاتل حقوقا ثلاثة: حقا لله وحقا للورثة وحقا للقتيل ، فحق الله يسقط بالتوبة ، وحق الورثة يسقط بالاستيفاء في الدنيا أو العفو ، وأما حق القتيل فلا يسقط حتى يجتمع بقاتله يوم القيامة وياتي راسه في يده ويقول يا رب سل هذا فيم قتلني ؟

وأما توله ( غلما آسفونا النع ) غالاسف يستعمل بمعنى شدة الحزن وبمعنى شدة الغضب والسخط وهو المراد في الآية والانتقام المجازاة بالعقوبة ماخوذا من الثقمة وهي شدة الكراهة والسخط .

توله ( هل ينظرون الغ ) في هذه الآيات أثبات مستنين بن صفات النعل له سبحاته وهما صفتا الاتيان والمجيء والذي عليه أهل السنة

والجماعة الايمان بذلك على هتيئته والابتعاد عن التأويل الذي هو في المعتينة الحاد وتعطيل.

ولعل من المناسب أن ننقل الى القارىء هنا ما كتبه حامل لواء التجهم والتعطيل في هذا العصر وهو المدعو بزاهد الكوثري

قال في حاشيته على كتاب الاسخاء والصفات للبيهتسى ما نصه: (قال الزمخشرى ما معناه أن الله يأتي بعذاب في الغمام الذي ينتظسر منه الرحمة ، فيكون مجيء العذاب من حيث تنتظر الرحمسة انظسع وأهول ) وتال أمام الحرمين في معنى الباء كما سبق ، وقال الفضر الرازي أن يأتيهم أمر الله . ا ه .

مانت ترى من نقل هذا الرجل عن اسلامه في التعطيل مسدى الضطرابهم في التخريج والتاويل .

على أن الآيات صريحة في بابها لا تقبل شيئا من تلك التأويلات فالآية الاولى تتوعد هؤلاء المصرين على كفرهسم وعنادهم واتباعهم الشيطان بأنهم ما ينتظرون الا أن يأتيهم الله عز وجل في ظلل الفهسام لفصل القضاء بينهم ، وذلك يوم القيامة ، ولهذا قال بعد ذلك ( وقضسى الاسر ) والآية الثانية أشد صراحة أذ لا يمكن تأويل الاتيان فيها بأنه أتيان الامر أو العذاب لانه ردد فيها بين أتيان الملائكة وأتيان الربب وأتيان بعض آيات الرب سبحانه .

وقوله في الآية التي بعدها ( وجاء ربك والملك صفا صفا لا يبكن حملها على مجيء العذاب ، لأن المراد مجيئه سبحاته يوم القيامة لفصل القضاء ، والملائكة صفوف اجلالا وتعظيما لمه ، وعند مجيئه تنشق السماء بالفهام كما المادته الآية الاخيرة . وهسو

سبحانه يجىء وياتى وينزل ويدنو وهو نوق عرشه بائن من خلقسه . فهذه كلها انعال له سبحانه على الحقيقة ، ودعوى المجاز تعطيل لسه عن نعله واعتقاد أن ذلك المجىء والاتبان من جنس مجىء المخلوقين واتبانهم نزوع الى التشبيه ينضى الى الانكار والتعطيل .

توله ( ويبتى وجه ربك الغ ) تضمنت هاتان الآيتان اثبسات منة الوجه أله عز وجل ·

والنصوص في اثبات الوجه من الكتاب والسنة لا تحصى كثرة وكلها تنفى تاويل المعطلة الذين يفسرون الوجه بالجهة أو الثواب أو الذات ، والذى عليه أهل الحق أن الوجه صفة غير الذات ولا يقتضى اثباته كونه تعالى مركبا من أعضاء كما يقوله المجسمة ، بل هو صفة الله على ما يليق به فلا يشبه وجها ولا يشبهه وجه ،

واستدل المعطلة بهاتين الآيتين على أن المراد بالوجه الذات اذ لا خصوص للرجه في البقاء وعدم الهلاك .

ونحن نعارض هذا الاستدلال بأنه لو لم يكن لله عز وجل وجه على الحقيقة لها جاز استعبال هذا اللفظ في معنى الذات فان اللفظ الموضوع لمعنى لا يمكن أن يستعمل في معنى آخر الا اذا كان المعنسى الاصلى ثابتا للموسوف حتى يمكن للذهن أن ينتقل من الملزوم السي لازمه ، على أنه يمكن دفع مجازهم بطريق آخر فيقال أنه أبسند البقاء الى الوجه ، ويلزم منه بقاء الذات بدلا من أن يقال اطلق الوجسه واراد الذات ، وقد ذكر البيهتى نقلا عن الخطابى أنه تعالى لمسا اضاف الوجه الى الذات وأضاف النعت الى الوجه فقال ( ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام ) دل على أن ذكسر الوجه ليس بصلسة وأن قوله ذو الجلال والاكرام صفة للوجه والوجه صفة للذات .

وكيف يمكن تأويل الوجه بالذات أو بغيرها في مثل توله عليه

السلام في حديث الطائف « أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت لـــه الظلمات الغ » وقوله نيما رواه أبو موسى الاشعري « حجابه النور أو النار لو كشفه لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره من خلفه .

قوله (ما منعث الخ) تضمنت هاتان الآيتان اثبات اليدين صفة حتيقة له سبحانه على ما يليق به ، فهو في الآية الاولى يوبخ ابليس على امتناعه عن السجود لآدم الذي خلقه بيديه ، ولا يمكن حمسل اليدين هنا على القدرة ، فإن الاشياء جميعا حتى ابليس خلقها الله بقدرته فلا يبتى لآدم خصوصية يتميز بها .

وفى حديث عبد الله بن عمرو « أن الله عز وجل خلق ثلاثة السياء بيده : خلق آدم بيده وكتب التوراة بيده وغرس جنسة عدن بيده ، فتخصيص هذه الثلاثة بالذكر مع مشاركتها لبقية المخلوقات في وتوعها بالقدرة دال على اختصاصها بأمر زائد .

وايضا فلفظ اليدين بالتثنية لم يعرف استعماله الا في اليسد الحقيقية ولم يرد قط بمعنى القدرة أو النعمة فانه لا يسوغ أن يقال خلقه الله بقدرتين أو بنعمتين ، على أنه لا يجوز الطلاق اليديسسن بمعنى النعمة أو القدرة أو غيرهما ألا في حق من أتصف باليديسن على الحقيقة ، ولذلك لا يقال للريح يد ولا للماء يسد .

والها احتجاج المعطلة بان البد قد المردت في بعض الآبات وجاعت بلفظ الجمع في بعضها فلا دليل فيه ، فان ما يصنع بالاثنين قد بنسب الى الواحد ، تقول رايت بعيني وسمعت بافني والمراد عيناي وافناي وكذلك الجمع ياتي بمعنى المثني احيانا كقوله تعالى ( أن تتوبا الى الله فقد صفت قلوبكما ) والمراد قلباكما . بَسِل يَدَاه مَبسُوطَتَانِ يُنفِسقُ كَيفَ يَشَاءُ ) وَقُولُهُ ( مَاصِبر لِحُكسمِ رَبُّسكَ فَإِنسُكَ فَإِنسُكَ بِأَعْيُنِنسَا \_ وَحَهَلنسَاهُ عَسلَى ذَانتِ أَلْوَاحٍ وَدُنسُسرٍ \_ وَبَّسَكَ فَإِنسُكَ فَإِنسُكَ بَاعَيْنِنا جَزَاء لِهُن كَانَ كَفَر ، وَأَلقَيتُ عَلَيكَ مَحَبَّة مِنِّي وَلتَصنَع عَلَسَى عَينِسي ) .

وكيف يتأتى حبل اليد على القدرة أو النعبة سع ما ورد مسن اثبات الكف والاصابع واليمين والشمال والتبض والبسط وغيسر ذلك مما لا يكون الالليد المتيتية .

وفي الآية الثانية يحكى الله سبحاته مقالة اليهود تبحهم الله في ربهم ووصفهم أياه حائساه بأن يده مغلولة أي ممسكة عن الانفاق .

ثم أثبت لنفسه سبحانه عكس ما قالوا ، وهو أن يديه مبسوطتان بالعطاء ينفق كيف يشاء ، كما جاء في الحديث أن يمين الله ملأى سَحَّاء الليل والنهار لا تغيضها نفتة ، ترى لو لم يكن لله يدان علسى الحقيقة هل كان يحسن هذا التعبير ببسط اليدين .

الا شاهت وجوه المتاولين .

قوله ( فأصبر لحكم ربك الغ ) في هذه الآيات الثلاث يثبت الله سبحانه لنفسه عينا يرى بها جميع المرئبات ، وهي صفة حتيتية لله عز وجل على ما يليق به فلا يتتضى اثباتها كونها جارحة مركبسة من شحم وعصب وغيرهما .

وتفسير المعطلة لها بالرؤية او بالحفظ والرعاية نفى وتعطيل ولها الهرادها فى بعض النصوص وجهعها فى البعض الآخسر فلا حجة لهم فيه على نفيها ، فان لفة العرب تتسع لذلك ، فتسد يعبر فيها عن الاثنين بلفظ الجمع ، ويتوم فيها الواحد مقام الاثنين كما قدمنا فى اليديسسن .

وَقُولُهُ ( قَدَ سَبِعَ اللهُ قُولَ التي تُجَادِلُكَ فِي زُوجِهَا وَتَسْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْبَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَبِيعٌ بَصِيرٌ ) وَقُولُهُ ( كَلْقَد سَبِعَ اللَّهُ قُولَ الذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَوِيدٌ وَنَحنُ أَغِنِياء ) .

على أنه لا يمكن استعمال لفظ العين في شيء من هذه المعاني التي ذكروها الا بالنسبة لمن له عين حقيقية فهل يريد هؤلاء المعطلة أن يقولوا أن الله يتمدح بما ليس فيه فيثبت لنفسه عينا وهو عاطل عنها ؟ وهل يريدون أن يقولوا أن رؤيته للاشياء لا تقع بصفة خاصة بها بل هو يراها بذاته كلها ، كما تقول المعتزلة أنه قادر بذأته مريد بذاته النخ وفي الآية الاولى يامر ألله نبيه صلى الله عليه ومسلم بالصبر لحكمه والاهتمال لما يلقاه من أذى قومه ، ويعلل ذلك الامر بأنه بمراى منه وفي كلاءته وحفظه .

وفى الآية الثانية يخبر الله عز وجل عن نبيه نوح عليه السلام انه لها كذبه قومه وحقت عليهم كلهة العذاب واخذهم الله بالطومان حمله هو ومن معه مسن المؤمنين على سفينة ذات الواح عظيمة من الخشيب ودسر ، اى مسامير (جمسع دسار) تشد بها الالواح ، وانها كانت تجرى بعين الله وحراسته .

وفى الآية الثالثة : خطاب من الله لنبيه موسى عليه السلام بانه التى عليه محبق بنه الله خلقه ، يعنى احبه هو سبحانه وحببه الى خلقه ، وانه صنعه على عينه ورباه تربية استعد بها للتيام بها حمله من رسالة الى فرعون وقومسه .

قوله ( قد سبع الله الخ ) هذه الآيات ساقها المؤلف لاتبسات صفات السبع والبصر والرؤية .

اما السمع : فقد عبرت عنه الآيات بكل صيغ الاشتقاق وهيى سمع ويسمع وسميع ونسمع واسمع ، فهو صفة حقيقية لله يدرك وَقُولُهُ ( أَم يَحسِبُونَ أَنَّا لاَ نَسَبَعُ سِرَّهُم وَنَجُوَاهُم بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيهِمِ يَكَتُبُون ... يَأْتِنِي مَعَكُمَا أَسَبَعُ وَأَرَى ... أَلَم يَعلَسَم بِأَنَّ اللهُ يَرَى ... الذِي يَرُاكَ حِينَ تَقُومُ وَتَقَلَّبِكَ فِي السَّاجِدِين إِنَّه هُوَ السَّعِيعُ العَلِيمُ ... وَقُل اعْبَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرُسُولُه وَالمَوْمِنُون ) .

بها الاصوات كها قدمنا .

والما البصر: نهو الصغة التي يدرك بها الاشخاص والالوان والرؤية لازمة له ، وقد جاء في حديث أبي موسى ( يا أيها النساس أربعوا على انفسكم انكم لا تدعون أصم ولا غائبا ولكن تدعون سميعا بصيرا أن الذي تدعون أقرب الى أحدكم من عنق راحلته ) .

وكل بن السمع والبصر صفة كمال وقد عاب الله على المشركين عبادتهم ما لا يسمع ولا يبصر ، وقد نزلت الآية الاولى في شان خولة بنت ثعلبة حين ظاهر منها زوجها نجاعت تشكر الى رساول الله صلى الله عليه وسلم وتحاوره وهو يقول لها : ما أراك الا قد حرمت عليه .

أخرج البخارى في صحيحه عن عروة عن عائشة رضى الله عنها مثالت « الحمد الله الذي وسع سمعه الاصوات ، لقد جاءت المجادلة تشكو الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا في ناحية من البيت ما أسمع ما تقول غائزل الله عز وجل (قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها) الآيات .

واما الآية الثانية : نقد نزلت في ننحاص اليهودي الخبيث حين قال لابي بكر رضى الله عنه لما دعاه التي الاسلام : والله يا ابا بكر ما بنا التي الله من حاجة من نقر واته الينا لفتير ولو كان غنيسا ما الستقرضنا ) . واما الآية الثالثة : نَكُمُ بمعنى بل والهمزة نهى أم المنقطعة والاستفهام انكاري يتضمن معنى التوبيخ ، والمعنى بسل

وَقَولُهُ ﴿ وَهُوَ شَهِيدُ المُحَسَالِ ﴾ وَقُولُهُ ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكَسَرُ اللهُ وَاللهُ خَيرُ المَهُ خَيرُ المَهُ خَيرُ المَهُ كِينَ ﴾ .

أيظن هؤلاء في تضغيهم واستتارهم أنا لا نسمع سرهم ونجواهم ، بلي نسمع ذلك وحفظتنا لديهم يكتبون ما يقولون وما يفعلون .

وابها الآية الرابعة : فهي خطاب بن الله عز وجل لهوسي وهارون عليهما المسلاة والسلام هين شكوا الى الله خوفهما بن بطش فرعون بهما ، فقال لهما : « لا تخافا انني معكما اسمع وارى » .

واما الآیة الخامسة غدد نزلت فی شان ابی جهل لعنه الله حین نهی النبی صلی الله علیه وسلم عن الصلاة عند البیت غنزل دوله تعالی ( ارایت الذی ینهی عبدا اذا صلی ، ارایت ان کان علی الهدی او امر بالتقوی ، ارایت ان کذب و دولی ، الم یعلم بان الله یری ) النج السورة

وقوله ( وهو شديد المحال الغ ) تضبنت هذه الآيات أثبات صغتى المكر والكيد وهبا بسن صغات الفعل الاختيارية ، ولكسن لا ينبغى أن يشتق له بن هاتين الصغتين أسم ، فيقال باكر وكائسد بل يوقف عندما ورد به النص بن أنه خير الماكرين ، وأنه يكيسد لاعدائه الكافريسن .

اما قوله سبحانه ( وهو شديد المحال ) غممناه شديد الاخسذ بالمعقوبة كما في قوله تمالي ( أن بطش ربك لشديد ) ( أن أخسذه اليسم شديسد ) .

وقال ابن عباس : معناه شدید الحول ، وقال مجاهد : شدید التوة والاتوال متقاربـــة ،

وابها توله (والله خير الباكرين) نبعناه انفذهم واسرعهم بكراً .
وقد نسر بعض السلف مكر الله بعباده بأنه استدراجهم بالنعم
مسن حيث لا يعلمون ، نكلما احدثوا ننبا أحدث لهسم نعبة ، وفي

## وَقُولُهُ ( وَمَكَرُوا مَكِراً وَمَكَرِنا مَكراً وَهُم لَا يَشَعْرُون ) وَقُولُهُ ( النَّهُمُ يَكِيدُونَ كَيداً وَأَكِيدُ كَيداً ) وَقُولُهُ ( إِنْ نُبُسِدُو خَيراً أَو تُخفُسوهُ

الحديث « اذا رأيت الله يعطى المبد بن الدنيا ما يحب وهسو مقيم على معصيته فاعلم انبا ذلك بنه استدراج .

وقد نزلت هذه الآية في شان عيسى عليه السلام هين أراد اليهود قتله فدخل بينا فيه كوة وقد أيده الله بجبريل عليه السلام فرقعه الى السماء من الكوة ، فدخل عليه يهودا ليدلهم عليه فيقتلوه فالقي الله شبه عيسى على ذلك الخائن ، فلما دخل البيت فلم يجد فيسه عيسى خرج اليهم وهو يتول ما في البيت أحد ، فقتلوه وهم يرون أنه عيسى فذلك قوله تعالى ( ومكروا ومكر الله ) .

واما توله تعالى ( ومكروا مكرا الخ ) نهى فى شأن الرهسط التسعة من توم صالح عليه السلام حين تقاسموا بالله ليبيتنه وأهله ، اى ليتتلنه بياتا هو وأهله ثم ليتولن لوليه ما شهدنا مهلك أهلسه ، نكان عاقبة هذا المكسر منهم أن مكر الله بهسم غدمرهم وتومهسم أجمعيسسن .

قوله ( ان تبدوا خيرا الخ ) هذه الآيات تضمئت اثبات صفات العفو والمقدرة والمغفرة والرحمة والعزة والتبارك والجسلال والاكرام .

غالمنو الذي هو اسمه تعالى معناه المتجاوز عن عقوبة عبساده اذا هم تابوا اليه وانابوا كما قال تعالى ( وهو الذي يقبل التوبة من عباده ويعنو عن السيئات ) .

ولما كان اكمل العنو ما كان عن قدرة تامة على الانتقسام والمؤاخذة جاء هذان الاسمان الكريمان العنو والقدير ، مقترنسين في هذه الآية وفي غيرها .

وأما القدرة نهى الصغة التي تتعلق بالمكنات ايجادا واعداما

أو تَعَلَّو عَن سُومٍ غَإِنَّ اللهُ كَانَ عَفُواً قَدِيراً رَوَلِيَعَفُوا وَلِيَحَسَّوا الْعَرَّةُ أَلَا تُحِبُّونَ أَنَ يَغِيْرَ اللهُ لَكُم وَاللهُ غَفُوزُ رَحِيمٌ ) وَقَولُه ( وَ لِلَّهِ الْمِوَّةُ وَلِيَحَسُوا وَلِللهِ الْمِوَّةُ وَلِيَحَسُولِهِ وَلِلْمُوْمِنِين ) .

غكل ما كان ووقع من الكائنات واقع بمشيئته وقدرته كما في الحديث « ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن » واما قوله تعالى ( وليعقوا وليصفحوا) الآية ، فقد نزلت في شان ابي بكر رضى الله عنه حين حلف لاينفق على مسطح بن اثاثة ، وكان ممن خاضوا في الافك ، وكانت لم مسطح بنت خالة ابي بكر ، غلما نزلت هذه الآية قسال ابو بكر : والله اني لاحب أن يغفر الله لي ووصل مسطحا .

واما توله تعالى (ولله العزة ولرسوله والمؤمنين) غقد نزلت في شمان عبد الله بن ابى بن سلول رئيس المنافقين ، وكان في بعض الغزوات قد اقسم ليخرجن رسول الله صلى الله عليه وسلم هسو واصحابه من المدينة غنزل قوله تعالى (يقولون لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الاعز منها الاذل ) يقصد بالاعز قبحه الله نفسه واصحابه . ويقصد بالاذل رسول الله ومن معه من المؤمنين ، غرد الله عز وجل عليه بقوله (ولك العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون ) .

والعزة صغة اثبتها الله عز وجل لنفسه ، قال تعالى ( وهسو العزيز الحكيم ) وقال ( وكان الله قويا عزيزا ) وأقسم بها سبحاته كها في حديث الشفاعة « وعزتي وكبريائي وعظمتي لاخرجن منها من قال لا الله الا الله » واخبر عن ابليس أنه قال « نبعزتك لاغوينهم اجمعين الا عبادك منهم المخلصين » .

وفى مسحيح البخارى وغيره عن أبى هريرة « بينا أيوب عليسه السلام يغتسل عرياتا خر عليه جراد من ذهب نجعل يحثى في ثوبه غناداه ربه : يا أيوب الم لكن أغنيتك عما ترى ؟ قال بلى وعزتك وَقَولُه عَن إِبِلِيس ( مَبِعِزَّتِكَ لَأُغوِيَنَّهُم أَجِمَعِين ) وَقُولُهُ ( تَبَارَكَ اسمُ رَبِّكَ ذِي الجَلَالِ وَالإِكْرَامُ ) .

وَتُولُهُ ( هَاعَبُدهُ وَاصَطِبَر لِعِبَادَتِهِ هَل تَعلَمُ لُهُ سَبِيّاً \_ وَلَم يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَد

ولكن لا غنى لي عن بركتسك » .

وقد جاء في حديث الدعاء الذي علمه النبي صلى الله عليه وسلم لما كان به وجع « اعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما اجد واحاذر » .

والعزة تأتى بمعنى الغَلَبة والمقهر من عَزَّيَعْزُ بضسم العين فى المضارع يقال عزه اذا غلبه ، وتأتي بمعنى القوة والصلابة من عَزَّ يَعَزُّ بِعَتها ومنه ارض عزاز للصلبة الشديدة ، وتأتى بمعنى علو القدر والامتناع من الاعداء من عَزْ يَعِزُّ بكسرها ، وهذه المعانى كلها ثابتة لله عسز وجسل .

واما توله تعالى ( تبارك اسم ربك ) غانه من البركة بمعنى دوام الخير وكثرته ، وقوله ( ذو الجلال ) اى صاحب الجالال والعظمة سبحاته الذى لا شىء اجل ولا اعظم منه ( والاكسرام ) الذى يكرم عما لا يليق به وقيل الذى يكرم عباده الصالحين بأنسواع الكرامة في الدنيا والآخرة والله اعلم .

قوله ( فاعبده النع ) تضمنت هذه الآيات الكريمة جملة مسن صفات القلوب وهي نفي السمي والكفؤ والنديد والولد والشريك والولى من ذل وحاجة ، كما تضمنت بعض صفسات الاثبات من الملك والحمد والقدرة والكبرياء والتبارك ،

اما قوله تعالى ( هل تعلم له سميا ) غقد قال شيخ الاسلام رحمه الله « قال اهل اللغة : هل تعلم له سميا ، اى نظيرا استحسق مثل اسمه ويقال مساميا يساميه ، وهذا معنى ما يروى عن ابسن عباس « هل تعلم له سميا » ، مثلا او شبيها ) .

وَقُولُهُ ( لَمَلَا تَجَعَلُوا بِهُ أَنْدَاداً وَأَنْتُم تَعلَمُون سـ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُم كَحُبُّ اللَّهِ )

والاستفهام في الآية انكاري معناه النفي ، أي لا تعلم له سميا .

وابا قوله ( ولم يكن له كفوا الحسد ) غالمراد بالكفؤ المكافىء المساوى ، فهذه الآية تنفى عنه سبحانه النظير والشبيه من كل وجه لأن (احداً) وقع نكرة في سياق النفي فيعم ، وقد تقدم الكلام علسي تفسير سورة الاخلاص كلها فليرجع اليها .

وابا توله ( غلا يجعلوا شه اندادا الخ ) غالانداد جمع ند ومعناه كما قبل النظير المناوىء ، ويقال ليس شه نِدَّ ولا ضِدَّ ، والمراد نفى ما يكافئه ويناوئه ، ونفى ما يضاده وينافيه .

وجبلة (واتتم تعليون) وقعت حالا بن الواو فى (تجعلوا) المعنى اذا كنتم تعليون أن الله هو وحده الذى خلقكم ورزتكم وأن هذه الآلهة التى جعلتموها له نظراء وأمثال وساويتبوها به نسى استحقاق العبادة لا تخلق شيئا بل هى مخلوقة ولا تملك لكم ضرا ولا نفعا فاتركوا عبادتها والمردوه سبحاته بالعبادة والتعظيم .

والها توله ( ومن الناس من يتخذ الخ ) فهو اخبار من الله عن المشركين باتهم يحبون آلهتهم كحبهم لله عز وجل ، يعنى يجعلونها مساوية له في الحب « والذين آمنوا اشد حبا لله » من حب المشركين لالهتهم لاتهم اخلصوا له الحب والمردوه به ، اما حب المشركسين لالهتهم فهو موزع بينها ، ولا شك أن الحب اذا كان لجهة واحدة كان امكن واتوى ، وقيل : المعنى انهم يحبون آلهتهم كحب المؤمنين لله والذين آمنوا اشد حبا لله من الكفار لاندادهم .

وَقُولُهُ ﴿ وَقُلِ الْحَمَدُ لِلَّهِ الذِي لَمْ يَتَّخِذَ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَلُّ وَكَبَرْهُ تَكِبِيراً ﴿ يُسَبِّحُ لِلْهِ مُا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الحَمِدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيسَرٌ ﴾

وأبا توله تعالى ( وقل الحبد أله الذي لم يتخذ ولدا ) الآية ، مقد تقدم الكلام في معنى الحبد ، وأنه الثناء باللسان على النعبة وغيرها ، وقلنا أن أثبات الحبد له سبحانه متضمن لاثبات جميسيع الكمالات ألتى لا يستحق الحمد المطلق الا من بلغ غايتها .

ثم نفى سبحاته عن نفسه ما ينافى كمال الحمد من الولد والشريك والولى من الذل ، اى من غقر وهاجة ، غهو سبحاته لا يوالى اهسدا من خلته من اجل ذلة وهاجة اليه ، ثم أمسر عبده ورسوله أن يكبره تكبيرا ، أى يعظمه تعظيما وينزهه عن كل صفة نقص وصفه بها أعداؤه من المشركين .

وأما قوله (يسبح لله ، الغ ) فالتسبيح هو التنزيه والإبعساد عن السوء كيا تقدم .

ولا شك أن جميع الاشياء في السموات وفي الارض تسبح بحمد ربها وتشهد له بكمال العلم والقدرة والعزة والحكمة والتدبير والرحمة قال تعالى ( وأن من شيء الايسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم )

وقد اختلف في تسبيح الجهادات التي لا تنطق هل هو بلسان الحال أو بلسان المقال وعندى ان الثاني أرجح بدليل قوله تعالسي ( ولكن لا تفقهون تسبيحهم ) أذ لو كان المراد تسبيحها بلسان الحال لكان ذلك معلوما فلا يصبح الاستدراك ، وقد قال تعالسي خبرا عن داود عليه السلام ( أنا سخرنا الجبال بعه يسبحن بالعشي والاشراق والطير محشورة كل له اواب ) .

وَهُولُهُ ( تَبَارَكُ الذِي نَزَلَ الفُرقَانَ عَلَى عَبدِهِ لِيكُونَ لِلْمَالَمِينَ نَذِيراً الذِي لَهُ مُلِكُ النَّهُ اللَّيةِ وَالْأَرضِ وَلَم يَتَخِذ وَلَداً وَلَم يَكُن لَهُ شَرِيسكُ لِي المُلكِ وَخَلَقَ كُلُ شَيءٍ مَعَدُرهُ تَعْدِيسراً ) .

وَتُولُهُ ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ وِنْ إِلَٰمٍ إِذًا لَذَهَبَ كُسلُ إِلَٰهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُسلُ إِلَٰهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُسلُ إِلَٰهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعِفْتُهُم عَلَى بَعضٍ ، سُبكانُ اللهِ عَمَّا يَصِغُونَ ــ إِلَٰهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعِفْتُونَ ــ

وابا قوله تعالى ( تبارك الذى الخ ) فقد قلنا أن معنى تبارك من البركة وهي دوام الخير وكثرته ولكن لا يلزم من تلك الزيادة سبق النقص ، فأن المراد تجدد الكمالات الاختيارية التابعة لمشيئته وقدرته ، فأنها تتجدد في ذاته على وفق حكمته ، فالخلو عنها قبسل اقتضاء الحكمة لها لا يعتبر نقصا

وقد غسر بعضهم التبارك بالثبات وعدم التغير ، ومنه سميت البركة لثبوت مائها وهو بعيد ، والمراد بالفرقان القرآن ، سمسى بذلك لقوة تفرقته بين الحق والباطل والهدى والغملال ، والتعبيسر (ينزل ) بالتشديد لالهادة المتدرج في النزول ، وانه لم ينزل جملسة واحدة ، والمراد بعبده محمد صلى الله عليه وسلم والتعبير عنه بلقب العبودية للتشريف كما سبق ، والعالمين جمع عالم ، وهو جمع لم يعتل، واختلف في المراد به ، نقيل الانس ، وقيل الانس والجن ، وهسو والمصحيح ، نقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم مرسل الى الجن ايضا ، وأنه يجتمع بهم ويترا عليهم القرآن ، وأن منهم نفرا أسلم ايضا ، وأنه يجتمع بهم ويترا عليهم القرآن ، وأن منهم نفرا أسلم حين سمع القرآن وذهب يعنر قومه به ، كما قال تعالى (واذ مسرفنا اليك نفرا من الجن يستمعون القرآن » غلما حضروه قالوا انصتوا فلما قضى ولوا الى قومهم منذرين ) والنذير والمنذر هو من يعلم بالشيء مع التخويف وضده البشير أو المبشر وهو من يخبرك بما يسرك .

عَالِمُ الغَيبِ وَالشَّهَادَةِ غَتَعَالَى عَمَّا يُصْرِكُون ، غَلَا تَصْرِبُوا رِهُ الْأَمْثالُ إِنَّ اللهُ يَالُمُثالُ إِنَّ اللهُ يَعلَمُ وَأَنْتُم لاَ تَعلَمُون ،

أيضا جملة من صفات التنزيه التي يراد نفي ما لا يليق بالله عز وجل عنه ، فقد نزه سبحاته نفسه فيها عن اتخاذ الولد وعن وجود السه خالق معه وعما يصغه به المفترون الكذابون ، كما نهي عن ضرب الامثال له والاشراك به بلا حجة ولا برهان ، والقول عليه سبحانه بلا علم ولا دليسل .

غهذه الآية تضمنت اثبات توحيد الألهيسة واثبات توحيد الربوبية ، غان الله بعدما أخبر عن نفسه بعدم وجود اله معسسه أوضع ذلك بالبرهان القاطع والحجة الباهرة غقال ( أذا ) أى أذ لو كان معه آلهة كما يقول هؤلاء المسركون لذهب كل اله بما خلسق ولعسلا بعضهم على بعض .

وتوضيع هذا الدليل أن يقال : اذا تعددت الآلهة غلابد أن يكون لكل منهم خلق وغعل ولا سبيل الى التعاون غيما بينهم غسان الاختلاف بينهم ضرورى ، كما أن التعاون بينهم فى الخلق يقتضي عجز كل منهم عند الانفراد ، والعاجز لا يصلح الها ، غلابد أن يستقل كسل منهم بخلته وغطه ، وحينئذ غاما أن يكونوا متكافئين فى القدرة لا يستطيع كل منهم أن يقهر الآخرين ويغلبهم فيذهب كل منهم بما خلق ويختص بملكسه كما يفعل ملوك الدنيسا من انفراد كل بمملكته اذا لم يجسد سبيلا لقهر الآخرين ، واما أن يكون احدهم أقوى مسن لم يجسد سبيلا لقهر الآخرين ، واما أن يكون احدهم أقوى مسن الآخرين فيغلبهم ويقهرهم وينفرد دونهم بالخلق والتدبير ، غلابد أذا مع تعدد الآلهة من أحد هذين الأمرين ، أما ذهاب كل بما خلق أو علو مع تعدد الآلهة من أحد هذين الأمرين ، أما ذهاب كل بما خلق أو علو

وذهاب كل بما خلق غير واتع لانه يتنضى التنافر والانفصال بين

ثُلَ بِانَّهَا خَرَّمَ رِبَى الْغَوَاجِشِ هَا ظُهُرُ مِنْهَا وَهَا بَعَلَنُ وَالإِثْمَ والبَغْسَيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُصْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمُ يُنَزُّلُ بِهِ سُلطاناً وَأَن تَتُولُوا عَلَسَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُسُون ) .

أجزاء العالم مع أن المشاهدة تثبت أن العالم كله كجسم واحد مترابط الاجزاء متسق الانحاء قلا يمكن أن يكون الا أثرا لاله واحد وعلسو بعضهم على بعض يتتضى أن يكون الاله هو العالى وحده .

وأما قوله تعالى ( غلا تضربوا لله الامثال ) غهو نهى له أن يشبهوه بشيء من خلقه غانه سبحانه له المثل الاعلى الذي لا يشركه غيه مخلوق.

وقد قدمنا أنه لا يجوز أن يستعمل في حقه من الاقيسة ما يقتضى المماثلة أو المساوأة بينه وبين غيره كتياس التمثيل وقياس الشمول وانها يستعمل في فلسك قياس الأولَى الذي مضمونه أن كل كمسال وجودي غير مستلزم للعدم ولا للنقص بوجه من الوجوه أتصف به المخلوق ، غالخالق أولَى أن يتصف به لانه هو الذي وهب المخلوق فلك الكمال ، ولانه لو لم يتصف بذلك الكمال مع أمكان أن يتصف به لكان في الممكنات من هو أكمل منه وهو محال وكذلك كل نقص بنزه عنه المخلوق غالخالق أولَى بالتنزه عنه .

وأما قوله (قل أنما حرم ألغ ) غائما أداة قصر تغيد اختصاص الاشبياء المذكورة بالحرمة غيفهم أن من عداها من الطيبات فهسو مباح لا حرج غيه ، كما أغادته الآية التي قبلها .

والنواحش جمع ماحشة وهى النعلة المتناهية فى التبع وخصها بعضهم بها تضهن شهوة ولذة من المعاصي كالزنا واللواط ونحوهها مسن النواحش الظاهرة ، وكالكبسر والعجب وحب الرياسة مسن النواحش الباطنسة .

وَقُولُهُ ( الرَّحَمَّنُ عَلَى العَرشِ استَوَى ) فِي سَبِع مَوَاضِعَ ، فِي سُورَةِ الأَّعْرَافِ قُولُهُ ( إِنَّ رَبَّكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّوَى عَلَى العَرشِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ يُونسَ عَلَيبِ فِي سِنَّةِ أَيَّسِهِ السَّلَامُ ( إِنَّ رَبُكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرضَ فِي سِنَّةِ أَيسَامٍ لَمُ السَّلَامُ ( إِنَّ رَبُكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرضَ فِي سِنَّةِ أَيسَامٍ ثُمُ السَّدَوَى عَلَى العَرشِ ) .

وأما الاثم نمنهم من نسره بمطلق المعسية نيكون المراد منه ما دون الفاحشة ، ومنهم من خصه بالخمر غانها جُمَّاع الاثم ، وأما البغى بغير الحق نهو التسلط والاعتداء على الناس من غير أن يكون ذلك على جهة القصاص والمماثلسة .

وقوله ( وان تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ) وهرم أن تعبدوا مع الله غيره وتتقربوا اليه بأى نوع من أنواع العبادات والقربات كالدعاء والنذر والذبح والخوف والرجاء ونحو ذلك ، مما يجب أن يخلص فيه العبد قلبه ويسلم وجهه لله وحرم أن يتخذوا من دونه سبحانه أولياء يشرعون لهم من الدين ما لم يأذن به الله في عباداتهم ومعاملاتهم كما فعل أهل الكتاب مع الاحبار والرهبان حيث اتخذوهم أربابا من دون الله في التشريع فأحلوا ما حرم الله وحرموا ما أحل الله فأتبعوهم في ذلك وتوله « ما لم ينزل به سلطانا » قيد لبيان الواقع ، فأن كل ما عبد أو أتبع أو أطبع مسن دون الله قد فعل به ذلك من غير سلطان .

وأما القول على الله بلا علم فهو باب واسع جدا يدخل فيه كل خبر عن الله بلا دليل ولا حجة ، كنفى ما اثبته أو اثبات ما نفسساه أو الالحاد في آياته بالتحريف والتأويل .

قال العلامة ابن القيم في كتابه اعلام الموقعين ( وقد حرم الله القول عليه بغير علم في الفتيا والقضاء وجعله من اعظم المحرمات

وَقَالَ فِي سُورَةِ الرَّعدِ ( اللهُ الذِي رَفَعَ السَّبَوَاتِ بِغَيرِ عَبْدٍ تَرُونُهُ سَلَ ثُمَّ السَكَوَى عَلَى العَرضِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ طَكَهُ ( الرَّحَبَنُ عَلَى العَرشِ السَقَوَى ) وَقَالَ فِي سُورَةِ القُرقَانِ ( ثُمَّ السَتَوَى عَلَى الْعَرشِ ) .

بل جعله في المرتبة العليا منها) قال تعالى (قل انها حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن) الآية ، غرتب المحرمات أربع مراتب وبدأ بأسهلها وهو القواحش وثنى بما هو أشد تحريما منه وهو الاثم والظلم ثم ثلث بما هو أعظم تحريما منهما وهو الشرك به سبحانه ثم ربع بما هو أعظم تحريما من ذلك كله وهو التول عليه بلا علم وهذا يعم القول عليه سبحاته بلا علم وهذا يعم القول عليه سبحاته بلا علم في أسمائه ومنعاته وأغماله في دينسه وشرعبسسه .

وقوله (الرحبن على العرش استوى الغ) هذه هى المواضع السبعة التي اخبر فيها سبحانه باستوائه على العرش وكلها قطعية الثبوت الانها من كتاب الله الها على الجهبى المعطل لها ردا ولا انكارا اكها انها صريحة في بابها لا تحتمل تأويلا الهان لفظ استوى في اللغة اذا عدى بعلى لا يمكن أن يفهم منه الاالعلو والارتفاع اولهذا لم تخرج تفسيرات السلف لهذا اللفظ عن أربع عبارات الكلمة المالية في النونية حيث قال :

عَلَهُ مُ عَبِارَاتَ عَلَيهَ الرَّبِعُ قَدَ دُصْلَتُ لِلْعَارِسِ الطُّعُسانِ وَهِيَ الشَّقَرُّ وَقَد عَلاَ وَكَذَلِكَ الْ تَعْعَ الَّذِي مَا فِيهِ مِنْ نُكُسرَانِ وَهِيَ الشَّيبَانِي عَدْ صَعِدَ الَّذِي هُوَ رَابِعٌ وَأَبُو عُبَيْدَةً صَاحِبُ الشَّيبَانِي يَكُذَاكَ قَدْ صَعِدَ الَّذِي هُوَ رَابِعٌ وَأَبُو عُبَيْدَةً صَاحِبُ الشَّيبَانِي يَكَذَاكُ عَدْ صَعِدَ الَّذِي هُو رَابِعٌ وَأَبُو عُبَيْدَةً صَاحِبُ الشَّيبَانِي يَعْلَى إِللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْحُلُولُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ ا

غاهل السنة والجماعة بؤمنون بما اخبر به سبحانه عن نفسه من أنه مستو على عرشه بائن من خلقه بالكيفية التي يعلمها هو جل شانه كما قال مالك وغيره ( الاستواء معلوم والكيف مجهول ) أما ما يشمغب

وَقَالَ فِي سُورَةِ الم السَّجْدَةِ ( اللهُ الَّذِي خُلَقَ السَّبُواتِ وَالْأَرْضَ وَسَا بَينَهُمَا فِي سُورَةِ المَّدِيدِ بَينَهُمَا فِي سِنَّةٍ أَيَامٍ ثُمُّ استُوى عَلَى العَرشِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ الحَدِيدِ ( هُوَ الذِي خُلَقَ الشَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِ )

به اهل التعطيل من ايراد اللوازم الفاسدة على تقرير الاستواء فهسى لا تلزمنا لاننا لا نقول بأن فوقيته على العرش كفوقية المخلوق علسى المخلسسوق .

والما ما يحاولون به حسرف هذه الآيات الصريحة عن ظواهرها بالتأويلات الفاسدة التي تدل على حيرتهم واضطرابهم كتفسيرهم استوى باستولى او حملهم (على) على معنى الى واستوى بمعنى قصد الى آخر ما نقله عنهم حامل لواء التجهم والتعطيل زاهد الكوثرى فكلها تشغيب بالباطل وتغيير في وجه الحق لا يغنى عنهم في قليل ولا كثير وليت شعرى ماذا يريد هؤلاء المعطلة أن يتولوا ؟ أيريدون أن يتولوا ليس في المساء رب يقصد ولا غوق المرش اله يعبد ؟ فأين يكون اذن ؟ ولعلهم يضحكون منا حين نسال عنه بأين ، ونسوا أن أكمل الخلسق واعلمهم بربهم صلوات الله عليه وسلامه قد سال عنه بأين حين قال للجارية أين الله ؟ ورضى جوابها حين قالت في السماء ، وقد أجساب كذلك من سأله بأين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والارض بأنه كان في عماء ، الحديث ، ولم يرو عنه أنه زجر السائل ولا قال لسه انسك غلطت في السؤال .

أن قصارى ما يقوله المتحذلق منهم في هذا الباب ان الله تعالىسى كان ولا مكان ، ثم خلق المكان وهو الآن على ما كان قبل خلق المكان فماذا يعنى هذا المخرف بالمكان الذي كان الله ولم يكن ؟ هل يعنى به تلك الامكنة الوجودية التي هي داخل محيط العالم ؟ فهذه المكنة

حادثة ونحن لا نتول بوجود الله في شيء منها اذ لا يحصره ولا يحيط به شيء من مخلوقاتيسه .

وأما أذا أراد بها المكان العدمى الذى هو خلاء محض لا وجسود فيه ، فهذا لا يتعلق به الخلق فانسه أمر عدمى سد فاذا تنيل أن أنه في مكان بهذا المعنى كما دلت عليسه الآيات والاحاديث فأى محذور في هذا ؟

بل الحق أن يقال كان الله ولم يكن شبىء قبله ثم خلق السهوات والارض في سنة أيام وكان عرشه على الهاء ثم استوى على العرش ، و ( ثم ) هذا للترتيب الزماني لا لمجرد العطف .

وقوله ( يا عيسى الخ ) هذه الآيات جاءت مؤيدة لما دلت عليه الآيات السابقة بن علوه تعالى وارتفاعه نوق العرش بباينا للخلق ، وناعية على المعطلة جحودهم وانكارهم لذلك ، تعالى الله عما يتولون علوا كبيرا . نفى الآية الاولى ينادى الله رسوله وكلمته عيسى بسن مريم عليه الصلاة والسلام بأنه متوفيه ورافعه اليه حين دبسر اليهود قتله ، والضمير في قوله ( الى ) هو ضمير الرب جل شانه لا يحتمل غير ذلك ، فتاويله بأن المراد الى محل رحمتى او مكان ملائكتى الخ فير ذلك ، فتاويله بأن المراد الى محل رحمتى او مكان ملائكتى الخ اليمود من قتل عيسى وصلبه ( بن رفعه الله اليه ) .

وقد اختلف في البراد بالتوفي المذكور في الآية فحمله بمضهم على الموت ، والاكثرون على أن المراد به النوم ، ولفظ التوفي يستعبل فيه قال تعالى ( وهو الذي يتوفاكم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار ) ؟

أُسْبَابَ السَّمَوَاتِ مَلَطلعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظنُهُ كَاذِباً . وَقُولُهُ ﴿ أَلْمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَن يَحْسِفَ بِكُمُ الأَرضَ مَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴿ أَم أَمِنتُم مَنْ فِي السَّمَاءِ أَن يُرسِلُ عَلَيكُم خَاصِباً فَسَتَعَلَّمُونَ كَيفَ مَذْيِسَسِر ﴾ —

ومنهم من زعم أن في الكلام تقديما وتأخيرا وأن التقدير أنسى رائعت ومتوفيك ، أي مميتك بعد ذلك ، والحق أنه عليه السلام رمع حيا وأنه سينزل ترب قيام الساعة لصحة الحديث بذلك .

واما قوله سبحانه (اليه يصعد الكلم الطيب) فهو صريح ايضا في صعود اقوال العباد واعمالهم الى الله عز وجل يصعد بها الكسرام الكاتبون كل يوم عقب صلاة العصر وعقب صلاة الفجر كما جاء في الحدبث (فيعرج الذين باتوا فيكم فيسالهم ربهم سوهو اعلم سكيف تركتم عبادي؟ فيقولون ياربنا اتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون ؟

وأما قوله سبحانه حكاية عن غرعون (ياهامان ... الخ) غهو دليل على أن موسى عليه السلام أخبر غرعون الطاغية بأن الهه في السهاء فأراد أن يتلهس الاسباب للوصول اليه تمويها على قومه ، فأمر وزيره هامان أن يبنى له الصرح ، ثم عقب على ذلك بقوله (وانى لاظنه) - أي موسى - كاذبا فيما أخبر به من كون الهه في السماء ، فهن اذا أشبه بفرعون وأقرب اليه نسبا ؟ نحن أم هؤلاء المعطلة ؟ أن فرعون كذب موسى في كون الهه في السماء ، وهو نفس ما يقوله هؤلاء .

قوله ( المنتم النح ) هاتان الآيتان فيهما التصريح بان الله عسز وجل في السماء ولا يجوز حمل ذلك على أن المراد به العذاب أو الامر أو الملك كما يفعل المعطلة لانه قال ( من ) وهي للعاقل ، وحملها على الملك أخراج اللفظ عن ظاهره بلا قرينة توجب ذلك .

ولا يجوز أن يفهم من قوله في السماء أن السماء ظرف له سبحاته

( هُوَ الَّذِي خَلُقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرضَ فِي سِتَةِ أَيَامٍ ثُمُّ استَوَى عَلَسَى الْعَرشِ ، يَعلَمُ مَا يُلِحُ فِي الْأَرضِ وَمَا يَخرُجُ مِنهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا وَمَا يُنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا ، وَهُوَ مَعَكُمُ أَينَهَا كُلْتُم وَاللهُ بِمَا تَعمَلُونَ بَعرِيرٌ ) .

بل ان اريد بالسماء هذه المعرومة ، مقى بمعنى (على ) كما في توله تعالى ( لاصلبنكم في جذوع النخل ) وان أريد بها جهة العلو (مفي) على حقيقتها مانه سبحانه في أعلى العلسو .

توله ( هو الذي خلق السبوات الغ ) تضبنت هده الآيسة الكريمة اثبات صفة المعبة له عز وجل وهي على نوعين :

۱ سمعية عامة : شاملة لجميع المخلوتات ، فهو سبحانه مع كل شيء بعلمه وقدرته وقهره واحاطته ، لا يغيب عنه شيء ولا يعجزه ، وهذه هي المعية المذكورة في الآية .

نفى هذه الآية يخبر عن نفسه سبحانه بأنه هو وحده الذى خلق السموات والارض يعنى أوجدهما على تقدير وترتيب سابق فى مدة سنة أيام ، ثم علا بعد ذلك وارتفع على عرشه لتدبير أمور خلقه ، وهو مع كونه فوق عرشه لا يغيب عنه شيء من العالمين العلوى والسفلى ، فهو يعلم ما يلج ، أي يدخل فى الارض ، وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج ، أي يصعد فيها ــ ولا شلك أن من كأن علمه وقدرته محيطين بجميع الاشياء فهو مع كل شيء ، ولذلك قال وهو معكم أينها كنتم والله بها تعملون بصير ) .

قوله ( ما يكون من نجوى الغ ) يثبت سبحاته شمول علمه واحاطته بجميع الاشياء ، وأته لا يخفى عليه نجوى المتناجين ، وأنه شميد على الاشبياء كلها مطلع عليها .

واضافة « نجوى » إلى ثلاثة بن انسافة الصفة إلى الموصوف

وَقُولُهُ (بَا يَكُونَ مِن نَجِوَى ثَلَاقَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُم وَلَا خَمِسَة إِلَّا هُوَ رَابِعُهُم وَلَا خَمِسَة إِلَّا هُوَ سَادِسُهُم وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا الكثرَ إِلاَّ هُوَ سَمَهُم أَينَهَا كَاتُوا ثُمْ يُنَبَّئُهُم بِسَادِسُهُم وَلَا أَينَهَا كَاتُوا ثُمْ يُنَبَّئُهُم بِهُا مَمِلُوا يَومَ الِتَيَاهَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلُّ شَيَءٍ عَلِيمٌ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ بَعَنَا )

والتقدير ما يكون من ثلاثة نجوى ، أي متناجين .

وأما الآيات الباتية عمى في اثبات المعية الخاصة التي هي معيته لرسله تعالى وأوليائه بالنصر والتأييد والمحبة والتوعيق والالهام .

غتوله تعالى ( لا تحزن أن ألله معنا ) حكاية عما قاله عليه الصلاة والسلام لابى بكر الصديق وهما فى الغار ، غقد أحاط المشركسون بغم الغار عندما خرجوا فى طلبه عليه السلام ، غلما رأى أبو بكسر ذلك أنزعج وقال : وأله يا رسول الله لو نظر أحدهم تحت قدمسه لابصرنا ، غقال له الرسول صلى الله عليه وسلم ما حكاه ألله عز وجل عنا ( لا تحزن أن أله معنسا ) .

غالمراد بالمعية هنا سعية النصر والعصسة من الاعداء .

وأما قوله ( أننى سعكما أسبع وأرى ) فقد تقدم الكسلام ؟ وأنها خطاب لموسى وهارون عليهما السلام أن لا يضافا بطش فرعون بهما ، لان الله عز وجل معهما بنصره وتأييده .

وكذلك بقية الآيات يخبر الله فيها عن معيته للمتقين الذيسن يراقبون الله عز وجل في أمره ونهيه ويحفظون هدوده وللمحسنين الذين يلتزمون الاهسان في كسل شيء ، والاهسان في كل شسسيء بحسبه فهو في العبادة مثلا أن تعبد الله كأنك تراه فأن لم تكسن تراه فأنه يراك كما جاء في حديث جبريل عليه السلام .

وكذلك يخبر عن معيته للصابرين الذين يحبسون انتسم على

وَقُولُهُ ( إِنَّنِي مَعَكُمَا اسمَعُ وَأُرَى ﴿ إِنَّ اللهُ مَعَ الذينَ انْقُوا وَالذِينَ هُمْ مُحْسِنُونِ ﴿ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴿ كُمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ هُمُ مُكَابِدِينَ ﴾ . فَكُبَت فِئَةً كَلِيدَةً لِللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ .

وَهُولُهُ ﴿ وَمَن أَسِدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثاً ... وَمَن أَصَدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلاً ﴾

ما تكره ويتحملون المشاق والاذى في سبيل الله وابتفاء وجهه صبرا على طاعة الله وصبرا عن معصيته وصبرا على تضائه .

تضمنت هذه الآيات اثبات صفة الكلام اله عز وجل.

وقد تنازع الناس حول هذه المسالة نزاعا كبيرا . نمنهم من جعل كلامه سبحانه مخلوقا منفصلا منه ، وقال ان معنى متكلسم خالق للكلام وهم المعتزلة . ومنهم من جعله لازما لذاته ازلا وأبدا لا يتعلق بمشيئته وقدرته ونفى عنه الحرف والصوت وقال انه معنى واحد في الازل ، وهم الكلابية والاشعرية .

ومنهم من زعم أنه حروف وأصوات تديمة لازمــة للذات ، وقال أنها متترنة في الازل ، نهو سبحانه لا يتكلم بها شيئا بعــد شيء وهم بعض الفسلاة .

ومنهم من جعله حادثا قائما بذاته تعالى ومنعلقا بمشيئته وقدرته ولكن زعم أن له أبتداء في ذاته وأن الله لم يكن متكلما في الازل ، وهم الكرامية ، ويطول بنا القول لو اشتغلنا بمناقشة هذه الاقوال وانسادها على أن نسادها بين لكل ذي نهم سليم ونظر مستقيم .

وخلاصة مذهب اهل السنة والجماعة في هذه المسألة أن الله تعالى لم يزل متكلما أذا شماء ، وأن الكلام صغة له قائمة بذأته يتكلم بها بمشيئته وقدرته ، فهو لم يزل ولا يزال متكلما أذا شماء وما تكلم ألله به فهو قائم به ليس مخلوقا منفصلا عنه كما تقول المعتزلة ولا لازما

ا قَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى بِنَ مَرِيمَ \_ وَنَبَّت كُلِيهَ رُبُّكَ صِدقاً وَعَدلاً ) وَقُولُهُ ( وَكُلُمَ اللهُ يَوسَى فَكِلِيها \_ مِنهُم بَن كُلُم اللهُ \_ وَلَها جَاءَ مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكُلُمَهُ رَبُّهُ \_ وَفَقَيهاهُ مِن جَاتِيهِ الطُّورِ الأَيمَنِ وَقَرْبِنَاهُ نَجِياً ) لِيقَاتِنَا وَكُلُمَهُ رَبُّهُ \_ وَفَقَيهاهُ مِن جَاتِيهِ الطُّورِ الأَيمَنِ وَقَرْبِنَاهُ نَجِياً ) وَقُولُهُ ( وَإِذْ نَلدَى رَبُّكَ مَوسَى أَنْ النّا القَصومَ الظَّالِمِينَ \_ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَن تِلكُمَا الشَّجَرَةِ ) .

اذاته لزوم الحياة لها كما تقول الاشاعرة بل هو تابع لمشيئته وقدرته .

والله سبحانه نادى موسى بصوت ونادى آدم وهواء بصوت ، ويتادى عباده يوم التبامة بصوت ويتكلم بالوهى بصوت ، ولكسن المروف والاصوات التى تكلم الله بها صفة له غير مخلوقة ولا تشبه اصوات المخلوتين وحروفهم ، كما أن علم الله القائم بذاته ليس مثل علم عباده ، مان الله لا يماثل المخلوتين في شيء من صفاته .

والآيتان الاوليان هنا وهما من سورة النساء تنفيان أن يكون احد اصدق حديثا وقولا من الله عز وجل ، بل هو سبحانه أصدق من كل احد في كل ما يخبر به ، وذلك لان علمه بالحقائق المخبر عنها اشمل واضبط ، فهو يعلمها على ما هي به من كل وجه ، وعلسم غيره ليس كذلسك .

واما قوله (واذ قال الله يا عيسى النع) فهو حكاية لما سيكون يوم القيامة من سؤال الله لرسوله وكلمته عيسى عما نسبه اليه الذين الهوه وامه من النصارى من أنه هو الذي أمرهم بأن يتخذوه وامه المين من دون الله ، وهذا السؤال لاقلهار براءة عيسى عليه السلام وتسجيل الكنب والبهتان على هؤلاء الضائين الاغبياء .

وأما قوله ( وتبت كلبة ربك طدقا وعدلا ) فالبراد صدقا في الحياره وعدلا في أحكامه لأن كلامه تعالى أما أخبار وهي كلها في غاية العدل الذي لا جور فيه غاية العدل الذي لا جور فيه

وَقُولُهُ ( وَيَومَ يُنَادِيهِم مُنَعُولُ مَاذَا أَجَبتُمُ الْمُسَلِينَ ... وَإِنْ أَحَدُ مِسنَ الْمُسِرِكِينَ استَجَارُكَ مُأْجِرُهُ حَتَّى يَسمَعَ كُلامَ اللهِ ... وَقَد كُانَ فُرِيقُ مِنهُم يَسمَعُونَ اللهِ ثُمَّ يُحَرَّفُونَهُ مِن بَعدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُم يَعلَمُون ... مِنهُم يَسمَعُونَ أَن يَبقُلُوا كُلامَ اللهِ ثُمَّ يُحَرَّفُونَهُ مِن بَعدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُم يَعلَمُون ... يُريدُونَ أَن يَبقُلُوا كَلامَ اللهِ ثُمَّ لَن تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُم قَالَ اللهُ مِن قَبل ... وَاللهُ مِن قَبل ... وَاللهُ مِن كِتَامِهِ رَبِّكَ لا مُبَدِّل لِكُلمَاتِهِ ) .

لابتنائها على الحكمة والرحمة ، والمراد بالكلمة هنا الكلمات لانها الضيفت الى معرفة فتفيد معنى الجمع كما في قولنا رحمة الله ونعملة الله .

وابا قوله (وكلم الله موسى تكليما) وما بعدها من الآبات التى تدل على أن الله قد نادى موسى وكلمه تكليما ، وناجاه حقيقة من وراء حجاب وبلا وبسطة ملك ، فهى ترد على الاشاعرة الذين يجعلون الكلام معنى قائما بالنفس بلا حرف ولا صوت ، فيقال لهم كيسف سمع موسى هذا الكلام النفسى أذ فان قالوا التى الله في قلبه علما ضروريا بالمعانى التى يريد أن يكلمه بها لم يكن هناك خصوصية أوسى في ذلك ، وأن قالوا أن الله خلق كلاما في الشجرة أو في الهواء ونحسو ذلك لزم أن تكون الشجرة هى التى قالت لوسى (أنى أنا ربك) .

وكذلك ترد عليهم هذه الآبات في جعلهم الكلام معنى واحدا في الازل لا يحدث بمنه في ذاته شيء ، مان الله يتول ( ولما جاء موسسى لميتاتنا وكلمه ربه ) فهسى تفيد حدوث الكلام عند مجيء موسسي للميتات ، ويتول ( وناديناه من جانب الطور الايمن ) فهذا يسدل على حدوث النداء عند جانب الطور الايمن ، والنداء لا يكون الا مسوتا مسموعا . وكذلك توله تعالى في شان آدم وحواء ( وناداهما ربهما ) الآية ، مان هذا النداء لم يكن الا بعد الوتوع في الخطيئة فهو حادث قطعا . وكذلك توله تعالى ( ويوم يناديهم النع ) فسان

وَقُولُهُ ( إِنَّ هَذَا القُرآنَ يَقُمُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلُ أَكْثَرُ الذِي هُمْ بِيهِ يَخْتَلِقُون ، وَهَذَا كِتَابُ أَنزُلْنَاهُ مُبَارُك لللهِ أَنزَلْنَا هَذَا القُرآنَ عَلَى يَخْتَلِقُون ، وَهَذَا كِتَابُ أَنزُلْنَاهُ مُبَارُك لللهِ أَنزَلْنَا هَذَا القُرآنَ عَلَى يَخْبُلُ لَرَأْيِنَهُ خَلِيْما مُتَصَدِّعاً مِن خَشْيَةِ اللهِ للهِ وَإِذَا بَدُلْنَا آيةٌ مَكَانُ آيةً آيةً اللهُ آيةً وَاللهُ اعلَمُ بِمَا يُنَزُلُ قَالُوا إِنّها انتَ لَهُ عَنْ بَل اكْثَرُهُم لاَ يُعلَمُونَ .

هذا النداء والقول سيكون يوم القيامة ، وفي الحديث « ما من عبد الا سيكلمه الله يوم القيامة ليس بينه ترجمان » .

توله (وان احد من المشركين الغ) هذه الآيات الكريمة تغيد ال القرآن المنظو المسموع المكتوب بين دفتي المصحف هو كلام الله على الحقيقة وليس فقط عبارة او حكاية عن كلام الله كما يتولمه الاشمرية ، وافسائته الى الله عز وجل تدل على انه صفة له تائمة به وليست كافسائة البيت او الناقة ، غانها افسائة سعنى الى الذات تدل على ثبوت المعنى لتلك الذات بخلاف افسائة البيت او الناقة غانها افسائة اعيان موهذا يرد على المعتزلة في تولهم انه مخلوق منفصل عن الله ، ودلت هذه الآيات ايضا على ان القرآن منزل من عنسد الله بمعنى أن الله تكلم به بصوت سمعه جبريل عليه السلام ، غنزل به واداه الى رسول الله عمل الله عليه وسلم كما سمعه من الرب جل شمانية المانية .

وخلاصة القول في ذلك أن القرآن العربي كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ واليه يعود . والله تكلم به على الحقيقة ، فهو كلامه حقيقة لا كلام غيره واذا قرأ الناس القرآن أو كتبوه في المصاحف لم يخرج ذلك عن أن يكون كلام الله ، فأن الكلام أنها يضاف حقيقة الى من قاله مبتدئا لا ألى من بلغه مؤديا والله تكلم بحروفه ومعانيه بلفظ نفسه ليس شيء منه كلاما لغيره لا لجبريل ولا لمحمد ولا لغيرهما والله تكلم به أيضا بصوت نفسه ، فاذا قرأه العباد قرأوه بصسوت

ثُلْ نَزُلُهُ رُوحُ القُدسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الذِينَ آمَنُوا وَهُدَى وَبُشرَى لِلْمُسلِمِينَ ، وَلَقَد نَعلَمُ انَّهُم يَعُولُونَ إنَّما يُعَلِّمُهُ بَشَرْ لِسَانَ الذِي يُلحِدُونَ إلْمُ اللهِ الْمُحَوِّقِينَ الْمُعَلِمِينَ ، وَلَقَد نَعلَمُ انَّهُم يَعُولُونَ إنَّما يُعَلِّمُهُ بَشَرْ لِسَانَ الذِي يُلحِدُونَ إللهِ أَعجَمِينٍ وَهَذَا لِلسَانَ عَربِينَ ) وَقُولُهُ ( وُجُوهُ يُومَثْدُ نَاضِرَةً إلى إليه اللهُ المُعلَمُ وَربادَةً ) رَبُّهَا نَاظِرَةً سَ عَلَى الأَرائِكِ يَنظُرُونَ سَ لِلَّذِينَ المسَنُوا الحُسنَى وَزِيادَةً )

انفسهم ، قاذا قال القارىء مثلا ( الحدد لله رب العالمين ) كان هذا الكلام المسموع منه كلام الله لا كلام نفسه وكان هو قراه بصوت نفسه لا بصوت الله وكما أن القرآن كلام فكذلك هو كتابه لانه كتبه في اللوح المحفوظ ولانه مكتوب في المصاحف قال تعالى ( انه لقرآن كريم في كتاب مكنون ) وقال ( انه لقرآن مجيد في لوح محفوظ ) وقال ( انه لقرآن مجيد في لوح محفوظ ) وقال ( في صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بايدى سفرة كرام بررة ) .

والترآن في الاصل مصدر كالتراءة ، كما في توله تعالى ( ان ترآن الفجر كان مشمودا ) .

ويراد به هنا أن يكون علما على هذا المنزل من عند الله المكتوب بين دغتى المصحف المتعبد بتلاوته المتحدى بالتصر سورة منه .

وقوله (قل نزله روح القدس من ربك بالحق ) يدل على أن ابتداء نزوله من عند الله عز وجل ، وأن روح القدس جبريسل عليه السالم تلقاه عن الله سبحانه بالكيفية التي يعلمها .

قوله ( وجوه يومئذ ناضرة النع ) هذه الآيات تثبت رؤيسة المؤمنين لله عز وجل يوم القيامة في الجنة .

وقد نفاها المعتزلة بناء على نفيهم الجهة عن الله لان المرئى يجب ان يكون في جهة من الرائى ، وما دامت الجهة مستحيلة وهى شرط في الرؤية فالرؤية كذلك مستحيلة ، واحتجوا من النقل بقوله تعالىي ( لا تدركه الابصار ) وقوله لموسى عليه السلام حين سأله الرؤية

وَقُولُهُ ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ مِيهَا وَلَدَينَا مُزِيدٌ ﴾ • وَهَذَا البَابُ إِن كِتَابِ اللهِ كَثِيرٌ ، مَن تَدَبَّرُ القُرآنَ طَالِبا لِلهُدَى مِنهُ تَبَيِّنَ لَهُ طَلِيقٌ الْمُقَّ ؛ • مِن تَدَبَّرُ القُرآنَ طَالِبا لِلهُدَى مِنهُ تَبَيِّنَ لَهُ طَرِيقُ الْمُقَّ ؛

( ان ترانى ولكن انظر إلى الجبل مان استقر مكانه مسوف ترانى ،

ولها الاشاعرة نهم مع نفيهم الجهة كالمعتزلة يثبتون الرؤية ، ولذلك حاروا في تفسير تلك الرؤية ، نمنهم من قال يرونه مسسن جميع الجهات ومنهم من جعلها رؤية بالبصيرة لا بالبصر ، وقال المقصود زيادة الانكشاف والتجلى حتى كأنها رؤية عين .

وهذه الآيات التي اوردها المؤلف حجة على المعتزلة في نفيهم الرؤية . غان الآية الاولى مُدَّى النظر فيها بالى فيكون بمعنى الابصار يتال نظرت اليه وأبصرته بمعنى ومتعلق النظر هو الرب جل شاته .

وابها ما يتكلفه المعتزلة من جعلهم (ناظرة) بمعنى منتظرة و (الى) بمعنى النعمة ، والتقدير « ثواب ربها منتظرة » فهو تأويل مضحك ·

واما الآية الثانية متميد أن أهل الجنة وهم على أرائكهسم ، يعنى أسرتهم سـ جمع أريكة سـ ينظرون الى ربهم .

ولها الآيتان الاخيرتان فقد صبح عن النبي صلى الله عليه وسلم تفسير الزيادة بالنظر الى وجه الله عز وجل ويشبهد لذلك أيضا قوله تعالى في حق الكفار ( كلا أنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ) فدل حجب مؤلاء على أن أولياءه يرونه ، وأحاديث الرؤية متواترة في المعنى عند أهل العلم بالحديث لا ينكرها ألا ملحد زنذيق .

وابا با احتج به المعتزلة بن قوله تعالى ( لا تدركه الابصار ) غلا هجة لهم فيه ، لان نفى الادراك لا يستلزم نفى الرؤية ، غالمراد ان الابصار تراه ولكن لا تحيط به رؤية كها أن العقول تعلمه ولكسن لا تحيط به علما ، لان الادراك هو الرؤية على جهة الاحاطة نهو رؤية خلصة ونفى الخاص لا يستلزم نفى مطلق الرؤية وكذلك استدلالهم على نفى الرؤية بقوله تعالى لموسى عليه السلام ( أن ترانى ) لا يصلح دليلا بل الآية تدل على الرؤية من وجوه كثيرة منها :

ا ــ وقوع السؤال بن بوسى وهو رسول الله وكليب كوهو الله بها يستحيل في حل الله بن هؤلاد المعتزلة ، غلو كانت الرؤية بمنتمة لما طلبها .

٢ ـــ أن الله عن وجل علق الرؤية على استقرار الجبسل حال
 التجلى وهو ممكن والمعلق على الممكن ممكن .

۳ ـــ ان الله تجلى للجبل بالفط وهو جماد ، غلا بمتنع اذا ان
 يتجلى لاهل محبته واصفيائه .

ولها تولهم أن ( لمن ) لتأبيد النفى وأنها تدل على عدم وتوع الرؤية أصلا فهو كذب على اللغة ، فقد قال تعالى حكاية عن الكفار ( ولن يتهنوه أبدا ) ثم قال ( ونادوا يا مالك ليتض علينا ربك ) فأخبسر عن عدم تمنيهم للموت ( بلن ) ثم أخبر عن تمنيهم له وهم في النار .

واذا نمعنی توله ( لن ترانی ) لن تستطیع رؤیتی فی الدنیا لضعف توی البشر نیها عن رؤیته سبحانه ، ولو کانت الرؤیسة مهتنعة لذاتها لقال انی لا اری او لا یجوز رؤیتی او لست بمرئی ونحو ذلك والله اعلم .

( ساعث عامة حول آيات الصفات )

أن الناظر في آيات الصفات التي ساتها المؤلف \_ رحمه الله \_

بستطيع أن يستنبط منها قواعد وأصولا هامة يجب الرجوع اليهسا في هذا البساب .

الاصل الاول: اتفق السلف على أنه يجب الايمان بجميع الاسماء الحسنى وما دلت عليه من الصفات وما ينشأ عنها من الاقعال ، مثال ذلك (التدرة) مثلا يجب الايمان بأنه سبحانه على كل شيء قدير . والايمان بكمال قدرته ، والايمان بأن قدرته نشأت عنها جميع الكائنات ، وهكذا بقية الاسماء الحسنى على هذا النبط . وعلى هذا نما ورد في هذه الآيات التي ساقها المصنف من الاسماء الحسنى نانها داخلة في الايمان بالاسم ، وما نيها من ذكر الصفات مثل عزة الله وقدرت وعلمه وحكمته وارادته ومشيئته نانها داخلة في الايمان بالصفات وما نيها من ذكر العندة ، مثل يعلم كذا ويحكم وما نيها من ذكر الاتعال المطلقة والمقيدة ، مثل يعلم كذا ويحكم ما يريد ، ويرى ويسمع ، وينادى ويناجى ، وكلم ويكلم ، نانها داخلة في الايمان بالانعسال .

الإصل الثاني : دلَّت هذه النصوص الترآنية على أن صفات الباري تسمان :

ا \_\_ صغات ذاتية لا تنغك عنها الذات ، بل هى لازمة لهسا ازلا وابدا ولا تتعلق بها ، مشيئته تعالى وقدرته ، وذلك كصغات الحياة والعلم والتدرة والمتوة والعزة والملك والعظمة والكبريساء والمجد والجلال السخ ،

۲ ... مسفات غملية تتعلق بها مشيئته وقدرته كل وقعت وآن وتحدث بهشيئته وقدرته ، آحاد تلك الصفات من الاضعال وأن كأن هو لم يزل موصوفا بها بمعنى أن نوعها قديم وأفرادها حادثة ، نهو سبحاته لم يزل فعالا لها يريد ، ولم يزل ولا يزال يقول ويتكلم ويخلق ويدبر الامور وأغماله تقع شيئا غشيئا تبعا لحكمته وأرادته نعلى المؤمن الايمان بكل ما نسبه ألله لنفسه من الافعال المتعلقة.

بذاته كالاستواء على العرش والمجىء والاتيان والنزول الى السماء الدنيا ، والضحك والرضى والغضب والكراهية والمحبة المتعلقسة بخلقه كالخلق والرزق والاحياء والاماتة وانواع الندبير المختلفة .

الاصل الثالث : اثبات تفرد الرب جل شأنه بكل صفة كمال وأنه ليس له شريك أو مثيل في شيء منها

وما ورد في الآيات السابقة من اثبات المثل الاعلى له وحسده ونقى الند والمثل والكفء والسمى والشريك عنه يدل على ذلك كما يدل على انه منزه عن كل نقص وعيب وآنسة .

الاصل الرابع: اثبات جميع ما ورد به الكتاب والسنة مسسن الصفات ، لا فرق بين الذاتية منها كالعلم والقدرة والارادة والحياة والسمع والبصر ونحوها ، والفعليسة كالرضا والمحبة والغضسب والكراهة ، وكذلك لا فرق بين اثبات الوجه واليدين ونحوهما ، وبين الاستواء على العرش والنزول ، فكلها مما اتفق السلف علسى اثباته بلا تأويل ولا تعطيل ، وبلا تشبيه وتمثيل .

والمخالف في هذا الاصل مريقان :

إ ـــ الجههية : ينفون الاسماء والصفات جميعا .

٢ ... المعتزلة : فانهم ينفون جميع الصفات ويثبتون الاسماء والاحكام ، فيتولون عليم بلا علم وقدير بلا قدرة وحى بلا حياة الغ . وهذا القول في غاية الفساد ، فإن اثبات موصوف بلا صفة واثبات ما للصفة للذات المجردة محال في العقل كما هو باطل في الشميرع .

ابها الاشمورية ومن تبعهم غانهم يواغنون اهل السنة في اثبات سبع صفات يسمونها صفات المعانى ويدعون ثبوتها بالعثل وهسى

## ( استنسل )

ثُمَّ فِي سُنَّةِ رُسُولِ اللهِ مَسلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم ، مَالسُّنَّةُ تُعَسَّسرُ القُرآنَ وَتُبَيَّنَهُ وَتَدُلُّ عَلَيهِ وَتُعَبِّرُ عَنه .

الحياة والعلم والتدرة والارادة والسبع والبصر والكسلام ، ولكنهم والمتوا المعتزلة في نفى ما عدا هذه السبع من الصفات الخبرية التي صبح بهسا الخبسر .

والكل محجوجون بالكتاب والسنة واجماع الصحابة والترون المنطلة على الاثبات العسام .

توله (ثم في سنة رسول الله ) عطف على توله غيما تقدم ، وقد دخل في هذه الجملة ما وصف الله به نفسه في سورة الاخلاص الغ يعنى ودخل غيما ما وصف به الرسول صلى الله عليه وسلم ربه غيما وردت به السنة الصحيحسة .

والسنة هي الاصل الثاني الذي يجب الرجوع اليه ، والتعويل عليه بعد كتاب الله عز وجل تال تعالى ( وانزل الله عليك الكتاب والحكمة ) والحكمة ) والمحكمة السنة ، وتال ( ويعلمهم الكتاب والحكمة ) وقال آمرا لنساء نبيه ( واذكرن ما يتلي في بيوتكن مسن آيات الله والحكمة ) وقال سبحانه ( وما آتاكم الرسول مخذوه وما نهاكم عنه مانتهوا ) وتال صلوات الله وسلامه عليه وآله ( الا اني أوتيت القرآن ومثله معه ) وحكم السنة حكم القرآن في ثبوت العلم واليقين والاعتقاد والعمل ، عان السنة توضيح للترآن وبيان للمراد منه تفصل مجمله وتقيد مطلقه وتخصص عبومه ، كما قال تعالى ( وانزلنا اليك الذكر لنبين للناس ما نزل اليهم ) .

واهل البدع والاهواء بازاء السنة الصحيحة غريقسان :

وَهَا وَهَا أَهِلُ المُعرِفَةِ بِالْقَبُولِ ، وَجَبَ الإِيمَانُ بِهَا كَذَلِكَ · لَتَّاهَا أَهِلُ المُعرِفَةِ بِالْقَبُولِ ، وَجَبَ الإِيمَانُ بِهَا كَذَلِكَ · فَيَنْ ذَلِكَ مِثْلُ مَوْلِهِ صَلِّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « يُنْزِلُ وَبَنَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنيَا كُلُّ لَيلَةٍ حِينَ يَبِقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخرِ ، فَيَقُولُ مَن يَدعُونِي فَأَستَجِيبَ لَهُ ؟ كُلُّ لَيلَةٍ حِينَ يَبِقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخرِ ، فَيَقُولُ مَن يَدعُونِي فَأَستَجِيبَ لَهُ ؟ كُلُّ لَيلَةٍ حِينَ يَبِقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخرِ ، فَيَقُولُ مَن يَدعُونِي فَأَستَجِيبَ لَهُ ؟ مُنْ يَستَغفِرُنِي فَأَغفِر لَهُ ؟ » مُثَقَقَ عَلَيه ،

۱ ــ نریق لا یتورع عن ردها وانکارها اذا وردت بها یخالف مذهبه بدعوی انها احادیث احاد لا تغید الا الظن ، والواجعه نسسی باب الاعتقاد هو الیتین ، وهؤلاء هم المعتزلة والفلاسفة .

۲ ... وغريق يثبتها ويعتقد بمسحة النقل ولكنه يشتغل بتأويلها كما يشتغل بتأويل آيات الكتاب حتى يخرجها عن معانيها الظاهرة الى ما يريده من معان بالالحاد والتحريف ، وهؤلاء هم متأخسرو الاشمرية واكثرهم توسعا في هذا الباب الغزالي والرازي .

قوله (وما وصف الرسول به المغ) يعنى أنه كما وجب الايمان بكل ما وصف الله به نفسه في كتابه من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ، كذلك يجب الايمان بكل ما وصفه به أعلسم الخلق بربه ومما يجب له وهو رسوله الصادق المصدوق صلوات الله وسلامه عليه والسسه .

توله ( كذلك ) أي أيهانا مثل ذلك الأيمان خاليا من التحريف والتمطيل ومن التكيف والتمثيل بل أثبات لها على الوجه اللائسق بعظمة الرب جسل شائسه .

توله ( غبن ذلك مثل توله صلى الله عليه وسلم الخ ) الكلام على هذا الحديث بن جهتين ( الاولى ) صحته بن جهة النقل وقد ذكر المؤلف رحبه الله أنه بتفق عليه . ويقول الذهبى في كتابه « العلو للعلى الغفار » ان احاديث النزول بتواترة تفيد القطع ، وعلى هذا غلا بجسال

### لانكسار أو جمسود .

(الثانية) ما يغيده هذا الحديث وهو اخباره صلى الله عليه وسلم بنزول الرميه تبارك وتعالى كل ليلة النع ، ومعنى هذا أن النزول صفة لله عز وجل على ما يليق بجلاله وعظمته ، نهو لا يماثل نزول الخلق كما أن استواءه لا يماثل استواء الخلق .

يقول شبيخ الاسلام رحمه الله في تفسير سسورة الاخلاص :

« مالرب سبحانه اذا وصفه رسوله بأنه ينزل الى سماء الدنيا كل ليلة وانه يدنو عشية عرفة الى الحجاج وأنه كلم موسى فى الواد الايمن فى البقعة المباركة من الشجرة وأنه استوى الى السماء وهى دخان فقال لها وللارض ائتيا طوعا أو كرها لم يلزم من ذلك أن تكون هذه الانعال من جنس ما نشاهده من نزول هذه الاعبسان المشهودة حتى يقال ذلك يستلزم تقريغ مكان وشغل آخر .

غاهل السنة والجماعة يؤمنون بالنزول صغة حقيقية لله عز وجل على الكيفية التي يشاء فيثبتون النزول كما يثبتون جميع الصغات التي ثبتت في الكتاب والسنة ، ويقفون عند ذلك فلا يكيفون ولا يمثلون ولا ينفون ولا يعطلون ، ويقولون ان الرسول اخبرنا أنه ينزل ولكنه لم يخبرنا كيف ينزل ، وقد علمنا أنه فعال لما يريد ، وأنه على كل شيء قسديسسر .

ولهذا ترى خواص المؤمنين يتعرضون فى هذا الوقت الجليل الطاف ربهم ومواهبه ، فيتومون لعبوديته خاضعين خاشعين داعين متضرعين يرجون منه حصول مطالبهم التى وعدهم بها على لسان رمسوله صلى الله عليه وسلم .

وَقُولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَلَّهُ أَشَدُّ مَرَحاً بِتَوبَةِ عَبدِهِ الْمُؤْمِنِ الْتَائمِيرِ مِنْ أَحَدِكُمْ بِرَاجِلَتِهِ » الحديثُ مِثْفَقَّ عليه .

توله (لله أشد غرها النع) تتبة هذا الحديث كما في البخارى وغيره
« لله أشد غرها بتوبة عبده المؤمن من رجل بارض غلاة دويسة
مهلكة ومعه راهلته عليها طعامه وشرابه غنزل عنها غنام وراهلته
عند رأسه غاستيقظ وقد ذهبت ، غذهب في طلبها غلم يقدر عليها
حتى أدركه الموت من العطش غقال والله لارجعن غلاموتن هيست
كان رهلي غرجع غتام غاستيقظ غاذا راهلته عند رأسه غقال اللهسم
أتمت عبدى وأتا ربك ، أخطا من شدة الغرح » .

وفي هذا الصديث اثبات صفة الفرح لله عز وجل والكلام فيه كالكلام في غيره من الصفات أنه صفة حقيقية لله عز وجل علسي ما يليق به ، وهو من صفات الفعل التابعة لمشيئته تعالى وقدرته ، فيحدث له هذا المعنى المعبر عنه بالفرح عندما يحدث عبده التوبة والانابة اليه وهو مستلزم لرضاه عن عبده التأثيب وقبوله توبته واذا كان الفرح في المخلوق على أنواع فقد يكون فرح خفة وسرور وطرب وقد يكون فرح اشر وبطر ، فالله عز وجل منزه عن فلسك وطرب فقد يكون غرح اشر وبطر ، فائله عز وجل منزه عن فلسك كله ، ففرحه لا يشبه فرح احد من خلقه لا في ذاته ولا في أسبابسه ولا في غاياته ، فسببه كمال رحمته واحسانه التي يجب من عباده أن يتعرضوا لها ، وغايته اتمام نعمته على التأثبين المنيين .

ولها تفسير الفرح بلازمه وهو الرضى وتفسير الرضا بارادة الثواب ، فكل ذلك نفى وتعطيل لفرحه ورضاه سبحانه ، أوجبه سوء ظن هؤلاء المعطلة بربهم حيث توهبوا أن هذه المعانى تكسون فيه كها هى في المخلوق سد تعالى الله عن تشبيههم وتعطيلهم .

وَقُولُهُ مُسَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسُلَّمُ \* يَضَحُكُ اللَّهُ إِلَى رَجُلَينِ يَتَثَلُ أَحَدُهُمَا الْآخَرُ عَلَاهُمَا يُحَدُّهُمَا الْآخَرُ عَلَاهُمَا يُدخُّلُ الْجُنَّةُ \* يُتَعَقُّ عَليهِ .

ُوقُولُهُ ﴿ عَجِبُ رَبْنَا مِن قُنُوطِ عَبَادِهِ وَقُربِ خَيرِهِ ، يَنظُرُ إلَيكُسمِ أَرْبُكُم قَرِيبٌ » خَديت ثُ خَسَنَ . أَزِلِينَ قَرْجِكُم قَرِيبٌ » خَديت ثُ حَسَنَ .

توله (يفسط الله الى رجلين الغ · ): يثبت اهل السنة والجماعة الفسط لله عز وجل كما افاده هذا الحديث وغيره على المعنى الذى يليق به سبحته والذى لا يشبهه خبط المفلوتين عندما يستخفهم الفرح أو يستقزهم الطربه ، بل هو معنى يحدث فى ذاته عند وجود مقتضيه ، وانها يحدث بمشيئته وحكمته ، فان الفسط انها ينشأ فى المخلوق عند ادراكه لامر عجيب يخرج عن نظائره ، وهذه الحالة المذكورة فى هذا الحديث ، كذلك فان تسليط الكافر على تتسل المسلم مدهاة فى بادى الراى لسخط الله على هذا الكافر وخذلانه ومعاقبته فى الدنيا والآخرة ، فاذا من الله على هذا الكافر بحد ومعاقبته فى الدنيا والآخرة ، فاذا من الله على هذا الكافر بحد نظك بالتوبة وهداه للدخول فى الاسلام وقاتل فى سبيل الله حتسى بستشهد فيدخل الجنة كان ذلك من الامور العجيبة حقا .

وهذا من كمال رحمته واحسانه وسمة غضله على عباده سبحانه ، غان المسلم يقاتل في سبيل الله ويقتله الكافر ، فيكرم الله المسلم بالشمهادة ، ثم يمن على ذلك القاتل فيهديه للاسلام والاستشمهاد في سبيله فيدخلان الجنة جميعها .

وأما تأويل ضحكه سبحانه بالرضا أو القبول أو أن الشيء حل عنده بمحل ما يضحك منه ، وليس هناك في الحقيقة ضحك نهو نفي لما أثبته رسول ألله صلى الله عليه وسلم لربه غلا يلتغت اليه .

قوله ( عجب ربنا الخ ) هذا الحديث يثبت له عز وجل صفية المجب وفي معناه قوله عليه الصلاة والسلام « عجب ربك من شاب

ليس له صبوة » وقرأ ابن مسعود رضى الله عنه « بل عجبستُ ويسخرون » بضم التاء على أنها ضمير الرب جل شائه .

وليس عجبه سبحانه ناشئا عن خفاء في الاسباب أو جهل بحتاثق الامور كما هو الحال في عجب المخلوتين بل هو معنى يحدث له سبحانه على مقتضى مشيئته وحكمته وعند وجود مقتضيسه ، وهو الشيء الذي يستحق أن يتعجب منه .

وهذا المجمع الذي وصف به الرسول ربه هنا من آثار رهمته وهو من كماله تعالى ، غاذا تأخر الغيث من العباد مع غقرهم وشدة حاجتهم واستولى عليهم اليأس والقنوط وصار نظرهم تاصرا على الاسباب الظاهرة ، وحسبوا أن لا يكون وراءها غرج من التريب المجيب غيمجب الله منهم .

وهذا محل عجيب حقا اذ كيف يتنطون ورحبته وسعت كل شيء والاسباب لحصولها قد توغرت ، غان حاجة العباد وضرورتهم من اسباب رحمت ، وكذا الدعاء بحصول الغيث والرجساء في الله من اسبابها وقد جرت عادته سبحاته في خلقه أن الغرج مع الكرب وأن البسر مع العسر وأن الشدة لا تدرم ، غاذا انضم الى ذلسك قوة التجاء وطمع في غضل الله ، وتضرع اليه ودعاء ، غتج اللسسه عليهم من خزائن رحمته ما لا يخطر على البسال .

والتنوط مصدر تنط يتنط وهو الياس من رحمة الله ، لتسال تمالي ( ومن يتنظ من رحمة ربه الا الضالون ) .

توله: (وترب خيره) أي نضله ورحمته وقد روى (غيره)
والغير أسم من تولك غير الشيء متغير، وفي حديث الاستستاء « من
يكفر بالله يلق الغير » أي تغير الحال وانتقالها من السلاح الي
الفسسساد.

وُقُولُهُ مَسَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَا تَزَالُ جَهَنَّمُ يُلِقَى مِيَهَا وُهِي تَقُولُ هَلْ مِنْ مَر مُزيدٍ الْ حَتَّى يَضَحَ رَبُّ الِعَزَّةِ فِيهَا رِجُلَهُ ) وَفِي رَوَايَةٍ « عَلَيهَا قَدَمَهُ مُيْنَزُوي بَعضُهَا إِلَى بَعض مُنَكُولُ قَطُ قَطْ » مُنْفَقُ عَلِيهِ .

ُوقُولُهُ : « يَقُولُ ثَمَالَى يَا آدَمُ نَيَتُولُ لَبَيكَ وَسَعَدَيْكَ مَيْنَادَى بِمَومَّةٍ إِلَى الثَّارِ » مُتَفَقَّ عَلَيهِ . إِنَّ اللهُ يَامُرُكُ أَنْ تُخرِجُ مِن خُرِّيتِكَ بَعِثاً إِلَى الثَّارِ » مُتَفَقَّ عَلَيهِ . وَقَولُهُ « مَا مِنكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ سَيُكَلَّهُهُ رَبُّهُ وَلَيسَ بَينَهُ وَبَينَهُ تَرجُمَانَ » .

قوله ( أزلين قنطين ) حالان من الضمير المجرور في اليكم ، وأزلين جميع أزل اسم ماعل من الأزل بمعنى الشدة والضيق ، يقال أزل الرجل يَأْزُلُ أَزُلاً من بالمه مَرِحَ أي صار في ضيق وجدب .

قوله ( لا تزال جهنم النخ ) في هذا الحديث اثبات الرجل والقدم لله عز وجل ، وهذه الصفة تجرى مجرى بقية الصفات فنثبت لله على الوجه اللائق بعظمته سبحانه ، والحكمة في وضع رجله سبحانه في النار أنه قد وعد أن يملاها كما في قوله تعالى ( لاملاً جهنسم من الجنة والناس اجمعين ) .

ولما كان مقتضى رحمته وعدله أن لا يعذب أحدا بغير ذنب ، وكانت النار في غاية العمق والسمة ، حتق وعده تعالى غوضع غيها قدمه ، فحينئذ يتلاقى طرفاها ولا يبتى فيها فضل عن أهلها .

وابها الجنة مانه يبتى ميها مضل عن اهلها مع كثرة ما اعطاهم وأوسع لهم مينشىء الله لها خلتا آخرين كما ثبت بذلك الحديث .

قوله (یقول تمالی یسا آدم الغ) فی هذین الحدیثین اثبات القول والنداء والتکلیم الله عز وجل ، وقد سبق آن بینا مذهب اهل السنة والجماعة فی ذلك وانهم یؤمنون بان هذه صفات الممال له سبحانه تابعة لمشیئته وحکمته ، فهو قال ویقول ، ونادی وینادی ، وکلسم

وَقُولُهُ فِي رَقْيَة المَرِيضِ « رَبَّنَا اللهِ الذِي فِي السَّمَاءِ تَقَدَّسَ اسمُكَ ، أَمِرُكَ فِي السَّمَاءِ ، اجعَل رَحَمَتُكُ فِي السَّمَاءِ ، اجعَل رَحَمَتُكُ فِي الأَرْضِ ، اغْفِر لَنَا حَوْبَنَا وُخَطَايَانَا ، أَنْتَ رَبَّ الطَّيْبِينَ أَنْزِلْ رَحَمَة وَمِن رَحَمُتِكَ وَسِمَاءً وَسَمَاءً مِن سَفَائكَ عَلَى هَذَا الوَجَعِ فَيَهَزَأ » حَديثُ حَسَنُ رواه أبو دَاوُد وَغَيرُه سووَقُولُهُ « أَلاَ تَامُنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ صَحيثُ حَسنُ مَحديثُ صَحيثُ مَحيثُ مَحيثُ مَحيثُ مَرواه أبو دَاوُد وَغَيرُه سووَقُولُهُ « أَلاَ تَامُنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ صَحِيستَ عَ .

ويتكلم ، وأن قوله ونداءه وتكليمه أنها يكون بحروف وأصبوات يسمعها من يناديه ويكلمه ، وفي هذا رد على الاشاعرة في قولهم أن كلامه قديم وأنه بلا حرف ولا صوت .

وقد دل الحديث الثانى على أنه سبحانه سيكلم جميع عباده بلا واسطة ، وهذا تكليم عام ، لانه تكليم محاسبة فهو يشمل المؤسس والكافر والبر والفاجر ، ولا ينافيه قوله تعالى ( ولا يكلمهم الله ) لان المنفى هنا هو التكليسم بما يسر المكلسم ، وهو تكليم خساص ويقابله تكليمه سبحانه لاهل الجنة تكليم محبة ورضوان واحسان .

قوله ( ربنا الله الذي في السباء الغ ) الحديث الاول صريح في علوه تعالى ( البنتم من في السباء ) وقد سبق أن قلنا أن هذه النصوص ليس المراد منها أن السمساء ظرف حاو له سبحانه ، بل ( في ) لما أن تكون بمعنى على كما قاله كثير من أهل العلم واللغة.

و ( فى ) تكون بهمنى على فى مواضع كثيرة مثل قوله تعالسى ( لاصلبنكم فى جذوع النخل ) واما أن يكون المراد من السماء جهسة العلو ، وعلى الوجهين مهى نص فى علوه تعالى على خلته .

وفي حديث الرقية المذكور توسل الى الله عز وجل بالثناء عليه بربوبيته والاهيته وتقديس اسبه وعلوه على خلته وعبوم المسره

وَقَولُهُ \* وَالْمَرْشُ مُوقَ الْمَاءِ وَاللَّهُ مُوقَ الْمَرْشِ ، وَهُوَ يَعلَسمُ مَا أَتَتُم عَلَيهِ » هَديثُ حَسَنُ رَواهُ أبو دَاوُد وَغَيرُه .

وَقُولُهُ لِلجَارِيَةِ \* أَينَ اللهُ ؟ قَالَت إِنِي السُّمَاءِ ، قَالَ مَن أَسَا ؟ قَالَت أَنتَ رَسُولُ اللهِ ، قَالَ اعتِتهَا لَهِا مُؤْمِنَةٌ » رَوَاهُ مُسلِم .

الشرعى وامره القدرى ، ثم توسل اليه برحبته التى شبطت اهسل سبواته جبيعا أن يجعل لاهل الارض نصيبا منها ، ثم توسل اليه بسؤال مغفرة الحوب وهو الذنب العظيم ، ثم الخطايسا التى هسى دونه ، ثم توسل اليه بربوبيته الخاصة للطيبين من عباده وهسم الاتبياء واتباعهم التى كان من آثارها أن غمرهم بنعم الدين والدنيسا الظاهسرة والباطنسة .

نهذه الوسائل المتنوعة الى الله لا يكاد برد دعاء من توسسل بها ، ولهذا دعا الله بعدها بالشفاء الذى هو شفاء الله الذى لا يدع مرضا الا ازاله ولا تعلق نيه لغير الله .

نهل يقته هذا عباد القبور من المتوسلين بالذوات والاشتخاص والحق والجاه والحرمة ونحو ذلك .

ولها الحديث الثانى غدد تفسن شهادة الرسول صلى الله عليه وسلم بالإيمان للجارية التى اعترفت بعلوه تعالى على خلقه ، غدل ذلك على أن وصف العلو من اعظم اوصاف البارى جل شأته حيث خصه بالسؤال عنه دون بنية الاوصاف ، ودل أيضا على أن الايمسان بعلوه المطلق من كل وجه هو من اعظم أصول الايمان ، فحسن أنكره غدد حرم الايمان الصحيح .

والعجب من هؤلاء الحبقى من المعطلة النفاة زعمهم أنهم أعلم بالله من رسوله ، فينفون عنه الاين بعدما وقع هذا اللفظ بعينه من الرسول مرة سائلا غيره ، كما في هذا الحديث « ومرة مجيبها

وَقُولُهُ \* أَهْضَلُ الإِيمَانِ أَن تَعَلَمُ أَنَّ اللهَ بَعَكَ حَيثُهَا كُنتُ » عُدِيثٌ عَمَدِتٌ عَمَدَتُ الله الله السَّلَاةِ مَلَا يَبِمُسَعَّسَنَ عَرِيثٌ حَسَن سـ وَقُولُهُ \* إِذًا قَامَ أَحَدُكُم إِلَى السَّلَاةِ مَلَا يَبِمُسَعَّسَنٌ عَبِينِهِ ، فَإِنَّ اللهُ تِعْبَلُ وَجِهِهِ ، وَلَكِن عَن يَسُسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » وُلَكِن عَن يَسُسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » وُلَكِن عَن يَسُسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » وُلِنَ عَن يَسُسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » وُلَكِن عَن يَسُسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » وُلِنَ عَلَيم .

لين ساله بقوله اين كان ربنسا » ،

وأما توله ( والعرش فوق الماء الغ ) غفيه الجمع بين الإيمان بعلوه تعالى على عرشه وباحاطة علمه بالموجودات كلها ، فسبحان من هو عال في دنوه ، تريب في علسوه ،

توله (الفضل الايمان ان تعلم الخ) دلالة على ان الفضل الايمان هو متام الاحسان والمراقبة ، وهو أن يعبد العبد ربه كأنه يسراه ويشاهده ، ويعلم أن الله معه هيث كان ، غلا يتكلم ولا يفعسل ولا يخوض في امر مسا الا والله رقيب مطلع عليه ، قال تعالىي ( وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن ولا تعملون من عمسل الا كنا عليكم شهودا اذ تفيضون فيسه ) .

ولا شلك أن هذه المعية أذا استحضرها العبد في كل أحواله فائه يستحى من ألله عز وجل أن يراه حيث نهاه أو أن يفتقده حيث أمره فتكون عونا له على أجتناب ما حرم ألله والمسارعة السي فعسل ما أمر به من الطاعات على وجه الكمال ظاهرا وباطنا ، ولا سيما أذا دخل في الصلاة التي هي أعظم صلة ومناجاة بين العبد وريسه ، فيخشع قلبه ويستحضر عظمة ألله وجلاله ، فتقل حركاته ولا يسيء الادب مع ربه بالبصق أمامه أو عن يهينه .

توله ( أذا تنام أحدكم ألى السلاة النع ) دل على أن الله عز وجل يكون قبل وجه المسلسى .

قال شيخ الاسلام في المتيدة الحموية : أن المديث حق على

وَتُولُهُ مَسلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « اللهُمُّ رَبُّ السَّمُواتِ السَّبعِ وَ الأَرضِ وَرَبُّ المُوسِ العُظِيمِ ، رَبُنَا وَرَبُّ كُلُّ شَنِيءٍ ، غَالِقَ الحَبُّ وَالنَّوى ، مُنَزَّلَ التَّورَاةِ وَالإَنجِيلِ وَالقَرْآنِ ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ نَفسِي وَمِن شَرَّ كُلُّ دَابَةٍ التَّورَاةِ وَالإَنجِيلِ وَالقَرْآنِ ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ نَفسِي وَمِن شَرَّ كُلُّ دَابةٍ أَنتَ آخِذَ بِفَاصِيتِهَا ، أَنتَ الأَوْلُ فَلْيَسَ قَبلَكَ شَنِيءٌ ، وَأَنتَ الإَجْرُ فَلْيسَ بُعدَكَ شَنِيءٌ ، وَأَنتَ البَاطِلُ فَلْيسَ فُوقَكَ مُنسِءً ، وَأَنتَ البَاطِلُ فَلْيسَ فُولَكَ شَنِيءٌ ، وَأَنتَ البَاطِلُ فَلَيسَ فُولَكَ شَنِيءٌ ، وَأَنتَ البَاطِلُ فَلَيسَ فَولَكَ مُنسِءً ، وَأَنتَ البَاطِلُ فَلَيسَ فُولَكَ مُنسِءً ، وَأَنتَ النَعْسِ عَنِي الدِّينَ وَأَغِينِي مِنَ الفَقرِ » روَايَة مُسلِم .

قُولُهُ ( اللَّهُمُّ رَبُّ السَّبَوَاتِ الخِ ) تَغَنَبُنَ الحَدِيثُ إِثْبَاتَ أَسَبَاتُهِ وَقُولُهُ مَسَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَبُّا رَفَعَ الصَّحَابَةُ أَصَوَاتُهُم بِالذَّكرِ ا « أَيُّهَا النَّاسُ اربَعُوا عَلَى أَنفُسِكُم فَإِثْكُمُ لاَ تَدعُونَ أَصَمُّ ولا غَائباً . إِنْهَا تَدعُونَ سَمِيعاً بَصِيراً قَرِيباً ، إِنَّ الذي تَدعُونَهُ أَقرَبُ إِلَى أَحَدِكُم مِن عُنُقِ رَاحِلَتِهِ » مُثَنَقَ عَلَيه .

ظاهره وهو سبحانه نوق العرش ، وهو تبل وجه المصلى ، بل هذا الوصف بثبت للمخلوق ، غان الانسان لو انه يناجى السماء او يناجى الشمس والتمر لكانت السماء والشمس والتمر غوتسه ، وكانت أيضا تبل وجهسه .

قوله ( اللهم رب السموات ... النع ) تضمن الحديث اثبات اسمائه تمالى الاول والآخر والظاهر والباطن ، وهي من الاسماء الحسنى ، وقد فسرها النبي صلى الله عليه وسلم بما لا يدع مجالا لقائل ، فهو اعلم الخلق جميعا بأسماء ربه وبالمعانى التي تدل عليها ، فلا يصبح ان يلتنت الى قول غيره ايا كان .

وفي الحديث ايضا يعلمنا نبينا صلوات الله وسلامه عليه وآلسه كيف نثنى على ربنا عز وجل قبل السؤال ، نهو يثنى عليه بربوبيته العامة التي انتظمت كل شيء ، ثم بربوبيته الخاصة المثلة في انزاله هذه الكتب الثلاثة تحمل الهدى والنور الى عباده ، ثم يعوذ ويعتصم به سبحانه من شر نفسه ومن شر كل ذى شر من خلقه ، شم

« إِنْكُمْ سَتَرُونَ زَبِّكُم كُمَا تَرُونَ التَّمَرُ لَيلَةَ الْبُدرِ لَا تُفَسَامُونَ فِي رُويَتِهِ ، فَإِن المُسْتَطَعْتُمْ أَن لَا تُعْلَبُوا عَلَى الصَّلَاةِ قَبَلَ طُلُوعِ الشَّمسِ وَسَالَةٍ قَبِلَ خُرُوبِهَا غَامْعَلُوا » هُتَّمَقَ عَلَيهِ ،

بساله في آخر الحديث أن يقضى عنه دينه وأن يغنيه من فقسر

قوله ( أيها الناس أربعوا على أنفسكم ... النع ) أفاد هذا الحديث قربه سبحاته من عباده ، وأنه ليس بحاجة الى أن يرفعوا اليه أصواتهم فأنه يعلم السر والنجوى ، وهذا القرب المذكور في الحديث قرب أحاطة وعلم وسبع ورؤية فلا ينافي علوه علسى خلقه .

هذا الحديث الصحيح المنواتر يشهد لما دلت عليه الآيات السابقة من رؤية المؤمنين لله عز وجل في الجنة وتمتعهم بالنظر المي وجهه الكريم ، وهذه النصوص من الآيات والاحاديث تدل على أمرين : اولهما : علوه تعالى عن خلقه لانها صريحة في أنهم يرونه من موقهم . ثانيهما : أن أعظم أنواع النعيم هو النظر الى وجه الله الكريم .

وقوله ( كما ترون القبر ليلة البدر ) المراد تشبيه الرؤية بالرؤية الا تشبيه المرئى بالمرئى ، يعنى أن رؤيتهم لربهم تكون من الظهسور والوضوح كرؤية القبر في أكمل حالاته ، وهي كونه بدرا ولا يحجبه سحاب ، ولهذا قال بعد ذلك ( لا تضامون في رؤيته ) روى بتشديد الميم من التضام بمعنى التزاهم والتلاصق ، والتاء يجسوز فيهسا الضم والفتح ، على أن الاصل تتضامون فحذفت احدى التاءيسن تضفيفا ، وروى بتخفيف الميم من الضيم بمعنى الظلم ، يعنى لا يلحقكم في رؤيته ضيم ولا غبن .

وفى حته صلى الله عليه وسلم فى هذا الحديث على صلاة العصر وسلاة الفجر خاصة السارة الى ان بن حافظ عليهما فى جماعة نال هذا النعيم الكامل الذى يضمحل بازائه كل نعيم ، وهو يدل على تأكد هاتين

« إلى أمثل هذه الأحاديث التي يخبر بيها رسول الله صلى الله عليه وسلم مل الله عليه وسلم من رقيه بها يخير به ، قبان الفرقة الناجية أهل السنة والجهاعة يوبنون بغا يُوبنون بها أخبر الله به في كتابه من غير تحريف ولا تعمليل ومن غير تحريف ولا تعمليل ومن غير تحريف ولا تعمليل ومن غير تحييف ولا تعمليل ومن غير تحييف ولا تعميل ، بل هم الوسط في مرق الأشة ، كما أن الأبة هي الوسط في الوسط في الأسم .

السلائين كما دل على ذلك الحديث الآخر « يتعاتبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار ويجتمعون في صلاة الصبح وصلاة العمس » متفق عليه .

قوله ( الى ابثال هذه الاحاديث الغ ) لما كان ما فكسره المؤلف من الاحاديث ليس هو كل ما ورد في باب الصفات من الاخبار ، نبه على لن ابثال هذه الاحاديث التي فكرها مما يخبر فيه الرسول صلى الله عليه وسلم عن ربه بما يخبر به ، فان حكمه كذلك وهسو وجويه الايمان بما يتضمنه من السماء الله وصفاته ، ثم عاد فأكسد ممتقد اهل السنة والجماعة ، وهو أنهم يؤمنون بما وردت بسه السنة الصحيحة من صفات كايمانهم بما أخبر الله في كتابه من فيسر تحريف ولا تمثيل ، ومن فير تكيف ولا تمثيل .

ثم اخبر عن اهل السنة والجماعة بانهم وسط بين الامم السابقة قال تعالى ( وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ) ومعنى وسطا عدولا خيارا كمسا ورد الحديث بذلسك .

نهذه الامة وسط بين الامم التي تجنع الى الفلو الضار والامم التي تميل الى التفريط المهلك ، فان من الامم من غلا في المخلوتين وجعل لهم من صفات الخالق وحقوقه ما جعل ، كالنصارى النيسن غلوا في المسيح والرهبان ، ومنهم من جفا الانبياء واتباعهم حتى قتلهم

ورد دعوتهم كاليهود الذين تتلوا زكريا ويحي وحاولوا تتل المسيح ورموه بالبهتان ، واما هذه الامة فقد آمنت بكل رسول أرسله الله واعتقدت رسالتهم وعرفت لهم مقاماتهم الرفيعة التي فضلهم الله بها .

ومن الامم ايضا من استطت كل خبيث وطيب ، ومنها من حرم الطيبات غلوا ومجاوزة . ولها هذه الامة نقد أحل الله لهسا الطيبات وحرم عليها الخبائث ، الى غير ذلك من الامور التى من الله على هذه الامة الكاملة بالتوسط نيهسا .

نكذلك أهل السنة والجماعة متوسطون بين غرق الامة المبتدعة التي انحرفت عن المسراط المستقيم .

قوله ( غهم وسط في باب صغات الله النح ) يعنى أن أهل السنة والجماعة وسط في باب الصغات بين من ينفيها ويعطل الذات العلية عنها ويحرف ما ورد فيها من الآيات والاحاديث عن معانيها الصحيصة الى ما يعتقده هو من معان بلا دليل صحيح ولا عتل صريح ، كتولهم رحمة الله ارادته الاحسان ، ويده قدرته ، وعينه حفظه ورعايته ، واستواؤه على العرش استيلاؤه ، الى امثال ذلك من انواع النفسى والتعطيل التي أوقعهم فيها سوء ظنهم بربهم وتوهمهم أن قيام هذه الصفات به لا يعتل الا على النحو الموجسود في قيامها بالمخلوق .

ولقد احسن القاتل حيث يقول:

وَقُصَارَى أَمْرِ مَنْ أَوَّ لَ أَن خَلَنُوا الظُّنُونَا فَيَقُولُسُونَ عَلَى السَّرِهْسَنِ مَسَا لَا يَعلَمُونَا

وانما سمى أهل التعطيل جهبية نسبة الى الجهم بن صاوان

الترمذى رأس الفتئة والضلال وقد توسع في هذا اللفظ حتى اصبح يطلق على كل من نفى شيئا من الاسماء والصفات ، فهو شامل لجميع فرق النفاة من فلاسفة ومعتزلة واشعرية وقرامطة باطنية .

ماهل السنة والجماعة وسط بين هؤلاء الجهمية النفاة وبين اهل التمثيل المشبهة الذين شبهوا الله بخلقه ومثلوه بعباده ، وقد رد الله على المطائفتين بقوله ( ليس كمثله شيء ) فهذا يرد على المشبهة ، وقوله ( وهو السميع البصير ) يرد على المعطلة .

وأما أهل الحق مهم الذين يثبتون الصفات الله تعالى اثباتا بسلا تمثيل ، وينزهونه عن مشابهة المخلوقات تنزيها بلا تعطيل ، مجمعوا احسن ما عند الفريتين ، اعنى التنزيه والاثبات ، وتركوا ما اخطاوا وأساءوا فيه من التعطيل والتشبيه .

قوله ( وهم وسط الخ ) قال الشيخ العلامة محمد بن عبد العزيز ابن صانع في تعليقه على هذه العبارة ما نصه :

اعلم أن الناس اختلفوا في أنعال العباد هل هي مقدورة للرب أم لا ألا فقال جهم وأتباعه وهم الجبرية : أن ذلك الفعل مقدور للرب لا للعبد وكذلك قال الاشعرى وأتباعه أن المؤثر في المقسدور قدرة الرب دون قدرة العبد ، وقال جمهور المعتزلة وهم القدرية ، أي نفاة القدر : أن الرب لا يقدر على عين مقدور العبد ، واختلفوا هل يقدر على مثل مقدوره ، فأثبته البصريون كأبي على وأبسى هاشم ، ونفاه الكعبي وأتباعه البغداديون .

وقال أهل الحق: أفعال العباد بها مساروا مطيعين وعصاة وهي مخلوقة لله تعالى ، والحق سبحانه منفرد بخلق المخلوقات لا خالق لها سواه ، مالجبرية غلوا في اثبات القدر منفوا عمل العبسد اصلا .

« وَفِي بَالْمِ وَعِيدِ اللَّهِ بَينَ الْمُرجِثَةِ وَالْوَعِيدِيَّةِ مِنَ الْعَدَرِيَّةِ وَغَيرِهِمْ » « وَفِي بَالْمِ أَسْمَاءُ الإِيمَانِ وَالدِّينِ بَينَ الْمَرُورِيَّةِ وَالْمُعَرِّلَةِ وَبَينَ الْمُجَتِّةِ وَالْجُنْفِيَّ اللَّهِ \*

والمعتزلة نفاة القدر جعلوا العباد خالقين مع الله ولهذا كانوا مجوس هذه الامة ، وهدى الله المؤمنين أهل السفة لما اختلفوا فيه مسن الحق باذئه ، والله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم ، فقالوا العباد فاعلون والله خالقهم وخالق افعالهم كما قال تعالى ( والله خلتكم وما تعملون ) وانما نقلنا هذه العبارة بنصها لانها تلخيص جيسد لمذاهب المتكلمين في القدر وافعال العباد .

قوله (وفي باب وعيد الله النع) يعنى أن أهل السنة والجماعة وسط في باب الوعيد بين المفرطين من المرجئة الذين قالوا لا يفسر مع الايمان ذنب كما لا تنفع مع الكفر طاعة ، وزعموا أن الايمان مجرد التصديق بالقلب وأن لم ينطق به ، وسموا بذلك نسبة السي الارجاء ، أي التأخير لاتهم أخروا الاعمال عن الايمان ،

ولا شبك أن الارجاء بهذا المعنى كفر يخرج صاحبه عن البلة ، فأنه لابد في الايمان من تنول باللسان ، واعتقاد بالجنان ، وعمسل بالاركان ، فاذا اختل واحد منها لم يكن الرجل مؤمنسا .

وابا الارجاء الذي نسب الى بعض الائبة بن أهل الكوفسة كابي حنيقة وغيره ، وهو قولهم أن الأعبال ليست بن الايبسان ، ولكنهم بع ذلك يواقتون أهل السنة على أن أله يعذب بن يعذب بن أهل الكبائر بالنار ، ثم يخرجهم بنها بالشفاعة وغيرها ، وعلى أنه لابد في الايبان بن نطق باللسان ، وعلى أن الاعبال المغروضية واجبة يستحق تركها الذم والعقاب ، فهذا النوع بن الارجاء ليس كقرا وأن كان قولا باطلا ببتدعا لاخراجهم الاعبال عن الإيبان .

وأما الوهيدية غهم القاتلون بأن الله يجب عليه عقلا أن يعذب المعاصى كما يجب عليه أن يثيب المطيع ، فمن مات على كبيرة ولسم يتب منها لا يجوز عندهم أن يغفر الله له ، ومذهبهم بأطل مخالف للكتاب والسنة ، قال تعالى ( أن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ) وقد استفاضت الإحاديث في خروج عصاة الموحدين من النار ودخولهم الجنسة .

غمذهب اهل السنة والجماعة وسط بين نفاة الوعيد من المرجئة وبين موجبيه من القدرية ، غمن ماءت على كبيرة عندهم فالمسره مفوض الى الله أن شماء عاقبه وأن شماء عفا عنه كما دلت عليه الآية السمايةة ، وأذا عاقبه بها فأنه لا يخلد خلود الكفار بل يخرج من النار ويدخل الجنسة .

توله (وفى باب أسباء الايمان الخ ) كانت مسألة الاسباء والاحكام من أول ما وقع قيه النزاع فى الاسلام بين الطوائف المختلفة وكسان للاحداث السياسية والحروب التي جرت بين على ومعاوية رضى الله عنهما في ذلك الحين وما ترتب عليها من ظهور الخوارج والراهضة والمقدرية أثر كبير في ذلك النزاع والمراد بالاسماء هنا أسماء الدين مثل مؤمن ومسلم وكافر وفاسق الغ ، والمراد بالاحكام أحكسام أصحابها في الدنيا والاخسرة .

فالخوارج الحرورية والمعتزلة ذهبوا الى أنه لا يستحق اسسم الايمان الا من صدق بجنائه والاسر بلسائه وقام بجميع الواجبسات واجتنب جميع الكبائر ، فمرتكب الكبيرة عندهم لا يسمى مؤمنسا باتفاق بين الفريقين ، ولكنهم اختلفوا هل يسمى كافرا أو لا ، فالخوارج يسمونه كافرا ويستحلون دمه وماله ، ولهذا كفروا عليا ومعاوية واحسحابهما واستحلوا منهم ما يستحلون من الكفار .

ولها المعتزلة مقالوا ان مرتكب الكبيرة خرج من الايمان ولم يدخل في الكفر مهو بمنزلة بين المنزلتين ، وهذا أحد الاصول التسى قام عليها مذهب الاعتزال .

واتقق الفريقان أيضا على أن من مات على كبيرة ولم يتب منها غهو مخلد في النار ، قوقع الاتفاق بينهما في أمرين :

إ نفى الإيمان عن مرتكب الكبيرة .

٢ ــ خلوده فى النار مع الكفار ، ووقع الخلاف أيضا فى موضعين احدهما تسميته كافرا والثانى استحلال دمه وماله وهو الحكم الدنيوى ، واما المرجئة فقد سبق بيان مذهبهم ، وهو أنه لا يضر مع الايمان معصية ، فمرتكب الكبيرة عندهم مؤمن كامل الايمان ولا يستحق دخول النسار .

غيدهب اهل السنة والجباعة وسط بين هذين المذهبين غيرتكب الكبيرة عندهم مؤمن ناقص الايبان ، قد نقص من أيبانه بقدر مسا ارتكب من معصية غلا ينفون عنه الايبان أصلا كالخوارج والمعتزلة ولا يقولون بأنه كامل الايبان كالمرجئة الجهبية ، وحكبه في الآخرة عندهم أنه قد يعقو أنه عز وجل عنه غيدخل الجنة ابتداء أو يعذبه بقدر معصيته ثم يخرجه ويدخله الجنة كما سبق ، وهذا الحكم أيضا وسط بين من يقول بخلوده في الغار وبين من يقول أنه لا يستحق على المعصية عقابا .

قوله (وفي اصحاب رسول الله النع) المعروف أن الرافضة قبحهم الله يسبون الصحابة رضى الله عنهم ويلعنونهم وربما كفروهم أو كفروا بعضهم والغالبية منهم مع سبهم لكثير من الصحابة والخلفاء يغلون في على وأولاده ويعتقدون فيهم الالهية ، وقد ظهر هؤلاء في حياة على رضى الله عنه بزعامة عبد الله بن سبأ الذي كان يهوديا وأسلم وأراد أن يكيد

# ( نَسَمْسِلُ )

وَقَد دَخُلَ فِيهَا ذَكُرنَاهُ مِنَ الإِيهَانِ بِاللهِ الإِيهَانُ بِمَا أُخْبَرَ اللّهُ بِهِ رِفِي كِتَابِهِ وَتَوَاقَرُ عَن رَسُولِهِ وَأَجْمَعَ عَلَيْهِ سَلْفَ الأَمْتَةِ مِن أَنَّه سُبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا هَوَى سَبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا عَلَى خُلِيهِ ، وَهُو سُبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا كَانُوا يَعلَمُ مَا هُمَ عَلِم نَهُ اجْمَعَ بَيْنَ ذَلِكَ فِي قَوْلِهِ ( هُوَ الذي خَلَقَ كَانُوا يَعلَمُ مَا هُمَ عَامِلُونَ كَمَا جَمَعَ بَيْنَ ذَلِكَ فِي قَوْلِهِ ( هُوَ الذي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِي يَعلَمُ مَا يَلِيهِ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِي يَعلَمُ مَا يَلِيهِ رَفِي النَّرضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنهَا وَمَا يُغِرِلُ مِنَ السَّهَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو مَنَهُ مَا يَعْرَجُ مِنهَا وَهُو اللهُ مِن السَّهَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو مَنْ السَّهَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو مَنهَا وَمُا يُغرِلُ مِنَ السَّهَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو مَنهَا وَمُا يُغرَبُ بَهَا تَعْمَلُونَ بَصِيدُ ) .

للاسلام وأهله كما كاد اليهود من قبل للنصرانية والمسدوها على أهلها ، وقد حرقهم على بالنار لاطفاء لمتنتهم ، وروى عنه في ذلك قوله :

لَمَّ رَأَيتُ الأَمْرُ أَمَراً مُنكَسرا أَجَّجْتُ نَسَارِي وَدَعَوْتُ قُبِسْرا وأما المفوارج فقد قابلوا هؤلاء الروافض فكفروا عليا ومعاوية ومن معهما من الصحابة وقاتلوهم واستحلوا دماءهم وأموالهم .

وأبا أهل السنة والجماعة فكانوا وسطا بين غلو هؤلاء وتتصير أولئك وهداهم الله إلى الاعتراف بفضل اصحاب نبيهم وأنهم أكبل هذه الابهة أيمانا وأسلاما وعلما وحكمة ، ولكنهم لم يعلوا فيهم ولم يعتقدوا عصمتهم ، بل تأموا بحقوقهم وأحبوهسم لعظيسم سابقتهسم وحسن بلائهم في نصرة الاسلام وجهادهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلسم .

قوله ( وقد دخل غيما ذكرناه بن الايمان الغ ) صرح المؤلف هنا بمسألة علو الله تعالى واستوائه على عرشه بائنا بن خلقه كما اخبر الله عن ذلك في كتابه وكما تواتر الخبر بذلك عن رسوله وكما اجمع عليه سلف الامة الذين هم اكملها علما وايمانا ، مؤكدا بذلك ما سبق أن ذكره في هذا الصدد ومشددا النكير على من أتكر ذلك من الجهمية وليسَ مَعنَى قَولِهِ « وَهُوَ مَعَكُم » أَنَّهُ مُخَتلِط بِالخُلْقِ فَإِنَّ هَذَا لَا نُوجَّهُهُ اللَّغَة ، بَل القَمَرُ آيَة مِن آسغَر مَخلُوقاتِهِ ، وَهُوَ مَوضُوعٌ فِي اللَّهَاءُ ، وَهُوَ مَوضُوعٌ فِي السَّمَاءِ ، وَهُوَ مَعَ المُسَافِرِ وَقَيرِ المُسَافِرِ أَينَمَا كَانَ .

وُهُوَ سُبِكَانَهُ هَوِقَ عُرشِهِ رَقِيبٌ عَلَى خَلقِهِ مُهَيِّنَ عَلَيهِم مُطَّلِيعٌ عَلَيهِم إلى غَيسِرِ ذَلِكُ مِن مَعَانِي رُبُوبِيَّتِهِ ، وَكُلُّ هَذَا الكَلَّمِ السِدِي عَلَيهِم إلى غَيسرِ ذَلِكُ مِن مَعَانِي رُبُوبِيَّتِهِ ، وَكُلُّ هَذَا الكَلَّمِ السِدِي نَكَرُهُ اللهُ سَبِ مِنْ أَنَّهُ هَوِقَ العَرشِ وَأَنَّهُ مِنَعَنَا سَ حَقَّ عَلَى حَقِيقَتِ وَلَا يَكُرُهُ اللهُ سَمِنَ أَنَّ يُطَنَّ أَنَّ يُطَنَّ أَنَّ يُطَنَّ أَنَّ يُطَنَّ أَنَّ يُطَنَّ أَنَّ يُطَنِّ أَنَ يُطَنِّ أَنَ يُطَنِّ أَنَ يُطَنِّ أَنَ يُطَلِّهُ أَوْ تَعِلَّهُ ، وَهَذَا بَاطِلٌ بِاجِمَاعِ مُطَاهِرَ قُولِهِ ( فِي السَّمَاء ) أَنَّ السَّمَاء يُظِلَّهُ أَوْ تَعِلَّهُ ، وَهَذَا بَاطِلٌ بِاجِمَاعِ مُطَلِّه وَلَا السَّمَواتِ وَالأَرضَ أَنْ تَوْولا ، وَيُهِمِلُكُ السَّمَواتِ وَالأَرضَ أَن تَوُولا ، وَيُهمِلكُ السَّمَواتِ وَالأَرضَ أَن تَوُولا ، وَيُهمِلكُ السَّمَاء أَن تَقُسِع عَلَى الأَرضِ إلاّ بِالنَبِهِ أَن تَوُولا ، وَيُهمِلكُ السَّمَاء أَن تَقُسِع عَلَى الأَرضَ إلاّ بِالنَبِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمِرهِ . عَلِي المُعْرَ بَامِره بَامِره بَامِره بَامِره بَامِره عَلَى الأَرضَ إلاّ بِالنَبِه ، وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمِره بَامِره .

والمعتزلة ومن تبعهم من الاساعرة . ثم بين أن اسنواءه على عرشه لا ينافي سعيته وقربه من خلقه ، فان المعية ليس معناها الاختلاط والمجاورة الحسية ، وضرب لذلك مثلا بالقبر الذى هو موضوع ق السماء وهو مع المسافر وغيره أينما كان بظهوره واتصال نوره فساذا جاز هذا بالنسبة للقمر وهو من اصغر مخلوقات الله ألهلا يجوز بالنسبة الى اللطيف الخبير الذى احاط بعباده علما وقدرة والذى هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهم ويعلم سرهم ونجواهم ، بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش الى الغرش كله بين يديه سبحانه كانه بندقة في يد احدنا ، ألهلا يجوز لمن هذا شانه أن يقال أنه مع خلقسه من علوه تعالى ومعيته ، واعتقاد أن بلك كله حق على حقيقته من غير أن يساء فهم ذلك أو يحمل على معان فاسدة كأن يفهم من قوله ( وهو معكم ) معية الاختلاط والامتزاج كما يزعمه الحلولية ، أو يفهم من قوله من قوله ( في السماء ) أن السماء ظرف هاو له محيطة به ، كيف

# (نسسل)

وَقَد كَخُلُ فِي ذَلِكُ الإِيمَانُ بِأَنَّهُ قُرِيبٌ مُجْيبٌ كُمَا جَمَعَ بَينَ ذَلِكَ رَفِي قَولِهِ ( وَبَاذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ ) الآية \_ وقولُهُ صَلَّى رَفِي قُولِهِ ( وَبَاذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنْ قَرَبُ إِلَى أَحْدِكُم مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ » الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ « إِنَّ الذِي تَدعُونَهُ أَقْرَبُ إِلَى أَحْدِكُم مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ » وَمَا ذُكِرُ مِنْ عُلُوهٍ وَمَعْيَتِهِ ، لا يُنَافِي مَا ذُكِرُ مِنْ عُلُوهٍ وَهُوتِيْتِهِ فَإِنَّهُ سَبِحَانَهُ لَيسَ كَبِثِلِهِ شَيءً فِي جَمِيعِ نَعُوتِهِ ، وَهُو عَالٍ رَفِي مَنْهُوتِهِ ، وَهُو عَالٍ رَفِي مُنْفُوتِهِ ، وَهُو عَالٍ رَفِي مُنْفُوهِ قَرِيبٌ فِي عُلْسَوْهِ .

وُمِنَّ الْإِيمَانِ بِاللهِ وَكُتُبِهِ الْإِيمَانُ بِأَنُّ الْعُرانَ كَلَامُ اللّهِ مُنَزُّلُ غَيرَ مَخلُوقٍ، مِنْهُ بَدَأَ وَإِلَيهِ يَعُودُ ، وَأَنُّ اللّهُ تَكَلَّمُ بِهِ حَتِيكَةً ، وَأَنَّ هَذَا الْعُرانَ الّذِي أَمْزَلَهُ عَلَى مُحَمَّدٍ مَثلَى اللّهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ هُوَ كَلَامُ اللهِ حَتِيكَةً لَا كَلَامُ غَيرٍهِ

وقد وسمع كرسيه السبوات والارض جبيعا ؟ وهو الذي يبسك السباء أن تقع على الارض الا باذنه ، فسبحان بن لا يبلغه وهم الواهبين ولا تدركه أفهام العالمين .

قوله ( وقد دخل في ذلك الإيبان الغ ) يجب الإيبان بها وصف الله به نفسه من أنه قريب مجيب ، غهر سبحانه قريب ممن يدعوه ويغاجيه ، يسمع دعاءه ونجواه ويجيب دعاءه متى شاء وكيف شاء فهو تعالى قريب قرب العلم والاحاطة كما قال تعالى ( ولقد خلتنا الانسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن اقرب اليه من حبسل الوريسد ) .

وبهذا يتبين أنه لا مناماة أمسلا بين ما ذكر في الكتاب والسنسة من قربه تعالى ومعيته وبين ما نيهما من علوه تعالى وغوقيته ، غهذه كلها نعوت له على ما يليق به سبحانه ليس كمثله شيء في شيء منها .

قوله ( ومن الايسان بالله وكتبه الغ ) جمل المسنف الايسان بأن القرآن كلام الله داخلا في الايمان بالله لانه مسئة من مسئاته ،

وَلا يَجُوزُ إِطلَاقُ الْقُولِ بِأَنَّهُ حِكَايَةٌ عَن كَلامِ اللهِ أُو عِبَارُةٌ بَل إِذَا تَرَأَهُ النَّاسُ أَو كَتَبُوهُ فِي المَصَاحِفِ لَم يَخْرُجُ بِذَلِكَ عَن أَن يَكُونَ كَلامَ اللهِ تَعَالَى كَتِيعَةٌ ، فَإِنَّ الكَلامَ إِنَّمَا يُضَاعَتُ خَوِيقَةٌ وَالَى مَنْ قَالَةُ مُجَتَدِئاً لاَ إِلَى مَنْ قَالَةُ مُجَتَدِئاً لاَ إِلَى مَنْ قَالَةُ مُجَتَدِئاً لاَ إِلَى مَنْ قَالَةُ مُجَلِّدًا لاَ إِلَى مَنْ قَالَةُ مُجَلِّدًا الْكَلامَ اللهِ خُرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عُرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عُرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ المُروفَة وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عُرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ المُروفَة وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ المُروفَة وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَاللَهُ وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَرُوفَةً وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَرْوفَة المُحَرُوفَة وَا المَعَانِيةِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَرُوفَة وَمَعَانِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ عَرُوفَة وَلَا المَعْرَوفَة وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى المُعَانِي وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُولِيةِ وَلَا المَعْرَانِي دُونَ المُعَانِيةِ وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُعَانِي وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُعْرَوفَ الْحُرُوفَة وَلَى الْمُعَانِي وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُعْرَانِي وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُعْرَانِي وَلا المَعْرَانِي دُونَ المُعْرَانِي وَلا المَعْرَانِي وَلَا الْمُعَانِي وَلا الْعَالَيْسَ اللّهُ اللّهِ الْعَالَة عَلَيْنِي الْعَلَيْسُ اللّهِ الْعَالَقِيقِ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَلَامُ اللّهُ اللْعَانِي الْعَلَيْسُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى الْعَلَامُ اللّهُ اللْعَلَامُ الللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

غلا يتم الايمان به سبحانه الا بها ، اذ الكلام لا يكون الا صغة للمتكلم والله سبحانه موصوف بأنه متكلم بما شاء متى شاء ، وأنه لم يزل ولا يزال يتكلم بمعنى أن نوع كلامه قديم وأن كانت تحاده لا تزال تقع شيئا بعد شىء بحسب حكمته ،

وقد تلنا غيما سبق أن الإضافة في قولنا « القرآن كلام الله » هي
من اضافة الصفة للموصوف فتغيد أن القرآن صفة الرب سبحانه وأنه
تكلم به حقيقة بالفاظه ومعانيه بصوت نفسه غمن زعم أن القرآن مخلوق
من المعتزلة غقد اعظم الفردية على الله ونفي كلام الله عن الله وصفا
وجعله وصفا لمخلوق وكان أيضا متجنيا على اللفة غليس غيها متكلم
بمعنى خالق للكلام ، ومن زعم أن القرآن الموجود بيننا حكاية عن كلام
الله كما تقوله الكلابية أو أنه عبارة عنه كما تقوله الإشعرية ، فقسد
قال بنصف قول المعتزلة حيث فرق بين الالفاظ والمعانى ، فجعسل
الالفاظ مخلوقة والمعانى عبارة عن الصفة القديمة ، كما أنه ضاهي
النصارى في قولهم بحلول اللاهوت وهو الكلمة في الناسوت وهسو
جسد عيسى عليه السلام ، اذ قال بحلول المعانى التي هي الصفة
القديمة في هذه الالفاظ المخلوقة ، فجعل الالفاظ ناسونا لها .

والترآن كلام الله حيث تصرف ، فمهما كتبناه في المصاحبة أو تلوناه بالالسنة لم يخرج بذلك عن أن يكون كلام الله ، لان الكلام كما قال المسنف انما يضاف الى من قاله مبتدئا لا الى من قاله مبلغسا

وقد مَخُلَ أَيضاً فِيهَا تُكرنَاهُ مِنَ الإِيهَانِ بِهِ وَبِكُتِبِهِ وَبِهَلَائَكَتِسِهِ وَبِرُسُلِهِ ، الإِيهَانُ بِأَنَّ المُؤْمِنِينَ يَرُونَهُ يَومَ الْقَيَامَةِ عِيانَا بِأَبِصَارِهِمْ كَمَا يَرُونَ الشّهِسَ مَسَخُواً لَيسَ بِهَا سَكَامِا ، وَكَمَا يَرُونَ الْقَهَرَ لِيلَةً البَدرِ لاَ يُضَامُونَ فِي رُويَتِهِ ، يَرُونَهُ سُبِحَانَهُ وَهُم فِي عَرضَاتِ الْقِيَامَةِ ، ثُمْ يَرُونَهُ بَعدَ دُخُولِ الجُنْةِ كَمَا يُفَاءُ اللهُ تَعَالَى .

#### بــــــــــــــا .

وإما معنى تول السلف ( منه بدأ واليه يعود ) فهو من البدء يعنى أن الله هو الذى تكلم به ابتداء لم يبتدا من غيسره ، ويحتمسل أن يكون من البدء بمعنى الظهور ، يعنى أنه هو الذى تكلم به وظهر منه لم يظهر من غيره ، ومعنى اليه يعود أى يرجع اليه وصفسا ، لانه وصفه القائم به ، وقبل معناه يعود اليه في آخر الزمان حين يرفع من المصاحف والصدور ، كما ورد في أشراط الساعة .

وأما كون الايمان بأن القرآن كلام الله داخلا في الايمان بالكتب فان الايمان بها ايمانا صحيحا يقتضى ايمان العبد بأن الله تكلم بها بالفاظها ومعانيها ، وأنها جميعا كلامه هو لا كلام غيره ، فهسو الذي تكلم بالتوراة بالعبرانية ، وبالانجيل بالسريانية ، وبالقرآن بلسان عسربسى مبيسن .

توله ( وقد دخل أيضا غيما ذكرناه النع ) تقدم الكلام على رؤية المؤمنين لربهم عز وجل في الجنة كما دلت على ذلك الآيات والاحاديث المسريحة ، غلا حاجة بنا الى اعادة الكلام غيها .

غير أن توله يرونه سبحانه وهم في عرصات التيامة تد يوهم أن هذه الرؤية أيضا خاصة بالمؤمنين ولكن الحق أنها عامة لجميسم

### ( فَسَمْسَلُ )

وَمِنَ الإِيمَانِ بِاليَومِ الآخِرِ الإِيمَانُ بِكُلِّ مَا أَخْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مِثَا يَكُونُ بَعَدَ المُوتِ عَيُومِنُونَ بِعِتَهُ العَبَرِ وَبِعَدَابِ العَبرِ وَبَعَدَابِ العَبرِ وَبَعَدَابِ العَبرِ وَبَعَدَابِ العَبرِ وَبَعَدَالُ المُتَكَةُ فَيانَ النَّاسَ يُحتَحَنُونَ فِي عُبُورِهِم ، فَيُعَالُ المُرجُلِ : مَن رُبُك وما دِينُك ومن بُبيُّك ا مُيكثِّتُ الله الذِينَ آمَنُوا بِالعَولِ القَّابِينِ مِن رُبُّك وَمِن بُبيُّك ا مُيكثِّتُ الله الذِينَ آمَنُوا بِالعَولِ القَّابِينِ فِي الكَيَاةِ الدُّنيَا وَفِي الآخِرُةِ ، فَيَعُولُ المُؤمِنُ رَبِّي اللهُ وَالإسلامُ دِينِي وَسَكُم نَبيني . وَأَمَّا المُرتَابُ فَيَعُولُ هَاه هَاه لاَ أَدرِي وَمُحَمَّدُ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّم نَبِينِي . وَأَمَّا المُرتَابُ فَيَعُولُ هَاه هَاه لاَ أَدرِي مِن مَدِيدٍ مَن حَدِيدٍ مَن حَدِيدٍ مَن حَدِيدٍ لَيْ مَن عَلَيهِ وَسَلَّم نَبِيعًا مُنْ المُعَلِيدُ مُن وَلَو سَمِعَهَا الإنسَانُ وَلَو سَمِعَهَا الإنسَانُ لَعَيم مَدِيدٌ مَدِه المِتنَة عَلَيه أَمَا نَعِيمُ وَإِمَّا عَذَابُ إِلَى أَن تَعُسُوم لَي المُن الله عَذَابُ إِلَى أَن تَعُسُومُ المُن الْأَجْسَادِ . فَمُ بَعدَ هَذِهِ المِتنَة عَلَى الأَجْسَادِ .

اهل الموقف حين يجيء الرب لفصل التضاء بينهم كما يدل عليه قوله تعللي « هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام » الآية .

والعرصات جمع عرصة وهي كل موضع واسع لا بناء فيه ،

توله (ومن الايمان باليوم الآخر النع) اذا كان الايمان باليسوم الآخر احد الاركان الستة التي يقوم عليها الايمان قان الايمان بسه أيمانا تاما كاملا لا يتحقق الا اذا آمن العبد بكل ما أخبر به النبسي صلى الله عليه وسلم من أمور الغيب التي تكون بعد الموت والضابط في ذلك أنها أمور محكمة أخبر بها الصادق صلوات الله عليه وسلامه وآله وكل ممكن أخبر به الصادق يجب الايمان بوقوعه كما أخبر ، فسان هذه الامور لا تستفاد الا من خبر الرمدول سد فأهل السنة والجماعة يؤمنون بذلك كلسه .

واما اهل المروق والالحاد من الفلاسفة والمعتزلة فينكرون هذه الامور من سؤال القبر ومن نعيم القبر وعذابه والصراط والميسزان

وَتَقُومُ الِقِيَامَةُ التي أَخْبَرَ اللهُ بِهَا فِي كِتَابِعِ وَعَلَى لِسَانِ رَسُولِمِ وَأَجْمَعُ عَلَيْهَا المُسَلِمُون ، فَيَعْوُمُ النَّاسُ مِن قَبُورِهِم لِرَّبِ العَالَمِين كَعَاةً عُرَاةً عُزَلاً وَتَدِنُو مِنْهُم الثَّمْسُ وَيُلِجِهُمُ العَرَقَ ، فَتَنْصَبُ الْمَوَازِينُ مَتُوزَنُ بِهَا أَعْمَالُ الْمِبَسَادِ .

وغير ذلك بدعوى انها لم تثبت بالعثل ، والعثل عندهم هو الحاكم الاول الذى لا يجوز الايمان بشىء الا عن طريقه ، وسم يردون الاحاديث الواردة فى عذه الامور بدعوى أنها أحاديث آحاد لا تقبل فى بساب الاعتقاد وأما الآيات فيأولونها مما يصرفها عن معانيها ، والاضافسة فى توله (بفتنة التبر) على معنى (فى) أى بالفتنة التي تكون فى التبسر وأصل الفتنة وضع الذهب ونحوه على النار لتخليصه من الاوضار والعناصر الغربية ، ثم استعملت فى الاخبار والامتحان ، وأما عذاب التبر ونعيمه غيدل عليه قوله تعالى فى حق آل فرعون (النار يحرضون عليها غدوا وعشيا) وقوله سبحانه عن قوم نوح (مما خطيئاتهسم اغرقوا فادخلوا نسارا) .

وتوله عليه الصلاة والسلام: « التبر أما روضة من ريساض الجنة أو حفرة من حفر النسار » -

والمِرْزَبَة بالتخفيف المطرقة الكبيرة ، ويقال لها ايضا إرزَبَّة بالمسدة والتشديسد .

قوله (وتقوم القيامة الخ) يعنى القيامة الكبرى وهذا الوصف للتضمص احترز به عن القيامة الصغرى التى تكون عند الموت كما في الخبر « من مات فقد قامت قيامته » وفلك أن الله عز وجل أذا اذن بانتضاء هذه الدنيا أمر أسرافيل عليه المملام أن ينفخ في الصور النفضة الاولى فيصعق كل من في السموات ومن في الارض ألا مسن شاء الله ، وتصبح الارض صعيدا جرزا ، والجبال كثيبا مهيلا ،

لَهُن كَقُلُتُ مُوازِينَهُ عَأُولُنْكُ هُمُ المُعْلِحُونَ وَمَن خُفَّتُ مَوازِينَهُ عَاُولُنْكَ الْمِن الْدُورِينَهُ عَاُولُنْكَ مُ الْمُعْلِحُونَ . وَتَنشَرُ الدُّوَاوِينُ ، وَهِسيَ الدِّينَ خَسِرُوا أَنْعَسَهُم فِي جَهَنَّمُ خَالِدُون . وَتَنشَرُ الدُّوَاوِينُ ، وَهِسيَ صَحَانَتُ الأَعبَالِ اللَّه عَالِمُ لَكَابُهُ بِيَعِينِهِ وَآخِذُ كِتَابُهُ بِشِمَالِهِ أَو مِسن وَرَاهِ ظُهرِهِ ، كُمَا قَالَ سُبخَانَهُ وَتَعَالَى ( وَكُلُ السَانِ الزَينَاهُ طَائسَرَهُ فَوَا مُنْتُورِ أَنْ السَانِ الزَينَاهُ طَائسَرَهُ إِن مُنْتِهِ وَاخْدَ بَعْنَاهُ مَنْتُوراً التَّرا كِتَابُكُ كَسَلَى إِنْ مُنْتُوراً التَرا كَتُنَابُكُ كَسَلَى إِنْ مُنْتُوراً التَرا كِتَابُكُ كَسَلَى إِنْعَسِكَ اليُومَ عَلَيكَ حَسِيسًا ) .

ويحدث كل ما أخبر الله به في كتابسه لاسيما في سورتي التكويسر والانقطار ، وهذا هو كفر أيام الدنيا ، ثم يأمر الله السماء فتمطسر مطرا كبنى الرجال اربعين يوما غينبت منه الناس في تبورهم مسسن عجب النابهم وكل ابن آدم يبلى الا عجب الذنب حتى اذا تم خلقهم وتركيبهم أمر الله أسرافيل بأن ينفخ في الصور النفخة الثانية فيتوم الناس من الاجداث أحياء ميقول الكفار والمنافقون هينئذ (يا ويلنا من بعثنا من مرتدنا ) ويتول المؤمنون ( هذا ما وعد الرحمن ومسدق المرسلون ) (١) ثم تحشرهم الملائكة الى الموقف حفاة غير منتعلين عراة غير مكتسين غرلا غير مختتئين جمع أغرل وهو الاتلف ، والغرلة التلفة ، وأول من يكتسى يوم التيامة أبرأهيم كما في الحديث ، وهناك في الموقف تدنو الشمس من رؤوس الخلائق ويلجمهم المرق 4 ممنهم من يبلغ كمبيه ، ومنهم من يبلغ ركبته ، ومنهم من يبلغ تدييه ومنهم من يبلغ ترتوته كل على قدر عبله ، ويكون أناس في ظل الله عز وجل ، فاذا اشتد بهم الاسر وعظم الكرب استشفعوا الى الله عز وجل بالرسل والاتبياء أن ينقذهم مما هم فيه ، وكل رسول يحيلهم على من بعده حتى يأتوا نبينا صلى الله عليه وسلم ميتول : أنا لها ويشمع ميهم مينصرمون الى مصل التضاء وهناك تنصب الموازين متوزن بها أعمال العباد وهي

<sup>(</sup>۱) ويؤيد ذلك توله تعالى « وتنال الذين أوتوا العلم والايمان » الآية.

موازين حقيقية كل ميزان منها له لسان وكفتان ويقلب الله اعمال العباد ( وهي اعراض ) اجساما لها ثقل فتوضع الحسنات في كفة والسيئات في كفة كما قال تعالى ( ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وان كان مثقال هبة من خردل اتينا بها وكفي بنا هاسبين ) .

ثم تنشر الدواوين وهي صحائف الاعمال غاما من اوتي كتابه بيمينه غسوف يحاسب حسابا يسيرا وينقلب الى اهله مسرورا ، واما من اوتي كتابه بشماله او من وراء ظهره فسوف يدعو ثبورا ويصلى مسعيرا ويقول يا ليتني لم اوت كتابيه ولم ادر ما حسابيسه . قال تمالي ( ووضع الكتاب غترى المجرمين مشفقين مما غيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة الا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك احدا ) .

ولها قوله نعالى (وكل انسان الزمناه طائره فى عنقه ) مُقسد قال الراغب اى عمله الذى طار عنه من خير وشر ولكن الظاهسر ان المراد بالطائر هنا نصيبه فى هذه الدنيا وما كتب له منها مسن رزق وعمل كما فى قوله تعالى ( اولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب ) يعنسى ما كتب عليهم ميسه .

قوله (ويحاسب الله الخلائق الخ) المراد بتلك المحاسبة تذكيرهم وانباؤهم بما قدموه من خير وشر احصاه الله ونسوه قال تعالى: ثم الى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون ، وفي الحديث المسحيسح « من نوقش الحساب عذب » فقالت عائشة رضى الله عنها: يا رسول الله أو ليس الله يقول - ( فسوف يحاسب حسابا يسيرا ) ؟ فقال : انها ذلك العرض ، ولكن من نوقش الحساب يهلك .

وأما قوله ( ويخلو بعبده المؤمن ) عقد ورد عن أبن عمر رضى

وُصِفَ ذَلِكَ رِفِي الكِتَاسِ وَالسَّنَّةِ ، وَأَمَّا الْكُمَّارُ لَلَا يُحَاسَبُونَ مُحَاسَبَةَ مَن ثُوزَنُ حَسَنَاتُهُ وَسَيِّنَاتُهُ فَإِنَّهُ لَا حَسَنَاتِهِ لَهُمْ وَلَكِنْ تُعَدُّ أَعِبَالُهُسَمُ المُحَسَى فَيُوفَغُونَ عَلَيهَا وَيُقَرَّرُونَ بِهَا

وَفِي عَرَصَاتِ الْعَيَامَةِ الْحَوْضُ الْمُورُودُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَمُ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَمَا أَثَنَدُ بَيَاضًا مِنَ الْلَبْنِ وَأَحلَى مِنَ الْعَسَلِ ، آنِيَتُهُ عَدَدُ نَجومِ السَّمَاءِ عُلُولُه فَسَوَّ وَعَرِخْتُهُ شَهِرٌ ، مَن يَشْرَبُ مِنهُ شُرِبُةٌ لاَ يَظْمَأُ بُعدَهَا أَبَدا ً . عُلولُه فَسَهرٌ وَعَرِخْتُهُ شَهِرٌ ، مَن يَشْرَبُ مِنهُ شُرْبُةٌ لاَ يَظْمَأُ بُعدَهَا أَبَدا ً .

افه عنهما أن الله عز وجل يدنى منه عبده المؤمن غيضع عليه كنفه ويحاسبه فيما بينه وبينه ويترره بذنوبه ، فيتول : الم تفعل كسذا يوم كذا ، الم تفعل كذا حتى أذا ترره بذنوبه وأيتن أتسه تد هلك قال له : سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم .

ولها توله ( غانه لا حسنات لهم ) يعنى الكفار لقوله تعالى ( وقدمنا الى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ) وقوله ( مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتنت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ) والصحيح أعمال الخير التي يعملها الكافر يجازي بها في الدنيا فقط حتى اذا جاء يوم التيامة وجد صحيفة حسناته بيضاء وقبل يخفف بها عنه من عذاب غير الكفر .

وأما توله (في عرصات التيامة) مان الاحاديث الواردة في ذكر الحوض تبلغ حد التواتر رواها من المحابة بضع وثلاثون صحابيا عمن اتكره مأخلق به أن يحال بينه وبين وردوه يوم العطش الاكبسر وقد ورد في أحاديث : أن لكل نبى حوضا ولكن حوض نبينا صلحي الله عليه وسلم أعظمها وأحلاها وأكثرها وأردا جعلنا الله منهم بفضله وكرسه .

والصَّرَاطُ مَنصُوبٌ عَلَى مَثَن جَهَنَّم وَهُو الْجِسْرُ الذي بَيْنَ الْجَنْسَةِ وَالنَّارِ يَمُرُّ النَّاسُ عَلَى مَدرِ أَعمَالِهِم تَمِنهُم مَن يَهُرُّ كَلَمِح الْبَصَر ، وَمِنهُم مَن يَهُرُّ كَالنَّرِح ، وَمِنهُم مَن يَهُرُّ كَالنَّرِح ، وَمِنهُم مَن يَهُرُّ كَالنَّرِم الْجَوَادِ ، وَمِنهُم مَن يَهُرُّ كَالنَّرِم الْجَوَادِ ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُواً ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُواً ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُواً ، وَمِنهُم مَن يَحدُو عَدُواً ، وَمِنهُم مَن يَحدُم مَن يَحدُو عَدُواً ، وَمِنهُم مَن يَحدُم مَن يَحدُم وَلَهُم مَن يَحدُم وَاللّهُم مَن يَحمُلُهُ مَن يَحدُم مَن يَحمُونُ وَمِنهُم مَن يَحمُونُ وَمِنهُم مَن يَحمُونُ النَّاسَ بِأَعمَالِهِم مَمَن مَرْ عَلَى الْجَنْسَةِ فِي جَهَنْمُ مَن الْجَنْسَةِ مَن الْجَنْسَةِ وَالنَّالِ ، مُنْ عَدْرُوا عَلَيه وَعَقُوا عَلَى مُنطَوَّةً بَينَ الْجَنْسَةِ وَالنَّالِ ، مُنْ عَلَى مُن الْجَنْسَةِ مِن بَعضٍ ، فَإِذَا هُذُبُوا وَنُقُوا أَذِنَ لَهُم فِي وَالنَّالِ ، مُنْعَنَصُ لِبُعضِهِم مِن بَعضٍ ، فَإِذَا هُذُبُوا وَنُقُوا أَذِنَ لَهُم فِي وَالنَّالِ ، مُنْعَنَصُ لِبُعضِهم مِن بَعضٍ ، فَإِذَا هُذُبُوا وَنُقُوا أَذِنَ لَهُم فِي وَحَلُولُ الْجُنْسَة .

وَأُوّلُ مَن يَستَنتِحُ بَابَ الْجَنَّةِ مُحَبَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ ، وَأُولُ مَن يَدخُلُ الْجَنَّةَ مِنَ الْأَمْمِ أُمَّتُهُ ، وَلَه صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ فِي الْتَيَامَةِ مَن يَدخُلُ الجَنَّةَ مِنَ الْأَمْمِ أُمَّتُهُ ، وَلَه صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ فِي الْتَيَامَةِ كَنَّى بَعْضَى كَلَاثُ شَعَاعَاتٍ : أَمَّا الشَّفَاعَةُ الأُولَى مَيَشْفَعُ فِي أُهلِ المُوقِفِ حَتَّى يَعْضَى بَينهُمْ بَعدَ أَن يَترَاجَعَ الأَيْبِيَاءُ ، آكمُ وَنُوحٌ وَإِبرَاهِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى ابنَ مَريم عَنِ الطَّفَاعَةِ حَتَّى تَنتَهِي إلَيهِ .

توله ( والصراط منصوب الخ ) اصل الصراط الطريق الواسع قيل سمى بذلك لانه يسترط السابلة ، اى يبتلعهم اذا سلكوه ، وقد يستعمل في الطريق المعنوى كما في قوله تعالى ( وأن هذا صراطسي مستقيما غاتبعوه ) .

والمسراط الاخروى الذى هو الجسر المدود على ظهر جهنم بين الجنة والنار حق لا ريب غيه لورود خبر المسادق به ومن استقسسام على صراط الله الذى هو دينه الحق في الدنيا استقام على هذا المسراط في الآخرة وقد ورد في وصفه أنه أرق من الشعرة وأحد من السيف .

قوله (واول من يستفتح باب الجنة محمد صلى الله عليه وسلم) يعنى اول من يحرك حلقها طالبا أن يفتح له بابها كما قال عليه السلام

وَكُمَّا الصَّفَاعَةُ الثَّانِيَةُ مَيَصَفَعُ إِنِي أُهلِ الجُنَّةِ أَن يَدخُلُوا الجَنَّسَةَ ، وَهَاتَانِ الشَّفَاعَلَانِ خَاصَّنَانِ لَسَهُ .

وَّالَّهَا الطَّهَاعَةُ الثَّالِقَةُ لَمَيْصَعَعُ فِيهَن استَحَقَّ النَّارُ ، وَهَذِهِ الشَّهَاعَةُ لَهُ وَلِيسَامُ النَّبَيِّينَ وَالصَّفَيْقِينَ وَهَيْرِهِم ، فَيَصْفَعُ فِيهَن استَحَقَّ النَّارَ أَنْ وَلِيسَامُ النَّبَيِّينَ وَالصَّفْعَيْنِ وَهَيْرِهِم ، فَيَصْفَعُ فِيهَن استَحَقَّ النَّارَ أَنْ يَخْرُجُ وَنَهَا .

« أنا مسيد ولد آدم يوم القيامة ولا غضر ، وأنا أول من تنشق عنه الارض ولا غضر ، وأنا أول من يحرك حلق الجنة غادها ويدخلها معى غتراء أمتى » يعنى بعد دخول الرسل والانبياء عليهم الصلاة والسلام يكون غتراء هذه الامة أول الناس دخولا الجنة .

ولها قوله (وله صلى الله عليه وسلم في القيامة ثلاث شفاعات ) غاصل الشفاعة من قولنا : شفع كذا بكذا أذا ضمه أليه ، وسمى الشافع شافعا لاته يضم طلبه ورجاءه الى طلب المشفوع له .

والشناعة من الابور التي ثبتت بالكتاب والسنة ، واحاديثها متواترة قال تعالى ( من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه ) فنفي الشفاعة بلا اذن اثبات للشفاعة من بعد الاذن قال تعالى عن الملائكة ( وكم من ملك في السبوات لا تغنى شفاعتهم شيئا الا من بعد أن ياذن الله لمن بشياء ويرضى ) نبين الله الشفاعة الصحيحة وهي التي تكسون باذنه ولين يرتضى قوله وعملسه .

والما ما يتمسك به الفوارج والمعتزلة في نفى الشفاعة من مثل عوله تمالى ( أما تنفعهم شفاعة الشاهعين ) ( ولا يقبل منها عدل ولا تنفعها شفاعة للمنفعة للنفية هنا عدما الشفاعة المنفية هنا على الشفاعة في أهل الشرك ، وكذلك الشفاعة الشركية التي يثبتها المشركون لاصنامهم ويثبتها النصارى للمسيح والرهبان ، وهي التي تكون بغير اذن الله ورضاه ،

وأبا قوله ( أبا الشفاعة الأولى نيشفع في أهل المولاف حتسى

ويُخرِجُ اللهُ مِنَ النَّارِ أَتَوَاماً بِغَيرِ شَفَاعَةٍ بَلْ بِفَضلِهِ وَرَحَمَتِهِ ، وَيَبتَى رِفِي الْجَنَّةِ فَضلُ عَبَّنَ كَخُلُها مِن أَهلِ الدُّنيَا ، فَيُنشِيءُ اللَّهُ لَهَا أَتَوَامِسا ۗ فَيُنشِيءُ الجُنَّسة .

وَالسَنَافُ مَا تَضَمُّنَتُهُ الدُّارُ الآخِرَةُ مِن العِسَابِ وَالثُّوابِ وَالعِقَابِ

يقضى بينهم ) نهذه هى الشفاعة العظمى وهى المقام المحبود الذى يغبطه به النبيون والذى وعده الله أن يبعثه أياه بقوله (عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا ) يعنى يحمده عليه أهل الموقف جميعا وقد أمرنسا نبينا صلى الله عليه وسلم أذا سمعنا النداء أن نقول بعد الصلاة عليه « اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلسة الفضيلة وابعثه مقاما محمودا الذى وعدته ، وأما توله (وأما الشفاعة الثانية غيشفع في أهل الجنة أن يدخلوا الجنة ) يعنى أنهم وقد استحقوا دخول الجنة لا يؤذن لهم بدخولها الا بعد شفاعة .

ولها قوله (وهاتان الشناعتان خاصتان له) يعنى الشناعة فى اهل الموقف والشناعة فى اهل الجنة أن يدخلوها ، وتنضم اليهما ثالثة وهى شناعته فى تخفيف المذاب عن بعض المشركين كما فى شناعته لعمه أبى طالعم فيكون فى ضحضاح من نار ، كما ورد بذلك الحديث

واما توله (واما الشفاعة الثالثة فيشفع في من استحق النار) وهذه هي الشفاعة التي ينكرها الخوارج والمعتزلة ، نمان مذهبهم أن من استحق النار لابد أن يدخلها ومن دخلها لا يخرج منها لا بشفاعة ولا بغيرها والاحاديث المستغيضة المتواترة ترد على زعمهم وتبطله .

ولها توله (واسناف ما تضمنته الدار الآخرة من الحساب الخ ) ماعلم أن أصل الجزاء على الاعمال خيرها وشرها ثابت بالعثل كما هو ثابت بالسمع ، وقد تبه الله العقول الى قلك في مواضع كثيرة من كتابه مثل توله تعالى (المحسبتم أنما خلقناكم عبثسا وأنكم الينسا لا وَالْجُنَّةِ وَالنَّالِ وَتَعَاصِيلُ ذَلِكَ مَنْكُورَةً فِي الْكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ مِنَ السَّمَسَاءِ وَالآثَارِ مِنَ الْعِلْمِ الْمَاثُورِ عَنِ الْأَنبِيَاءِ ، وَفِي الْعِلْمِ الْمُورُوثِ عَن مُكَثَّمدِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مِن ذَلِكَ مَا يُشْفِي وَيُكِنِي فَمَن ابتَغَاهُ وَجَدَهُ .

« كُتُوْمِنُ الِمْرِكَةُ النَّاجِيةُ مِن أَهلِ السَّنَّةِ وَالجَمَاعَةِ بِالْقَدَرِ خَيرِه ِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهِ وَكَثَرُهُ وَكَثَرُهُ وَكَنْكُمْ تُكَفِّمُنُ تَسَيَّيْنِ . وَكَثَرُهُ وَكَثَرُهُ وَكَنْكُمْ تُكَفِّمُنُ تَسَيَّيْنِ .

فَالدُّرَجَةُ الأُولَى الإِيمَانُ بِأَنَّ اللهُ تَعَالَى عَلِيمٌ بِالخَلْقِ وَهُم عَامِلُونَ بِعِلْمِ النَّوْيِم الذِي هُو مُوصُوفٌ بِهِ أَزِلاً وَأَبِداً وَمَلِمٌ جَبِيعَ أَحَوَالِهِمْ مِن بِعِلْمِهِ النَّدِي الذِي هُو مُوصُوفٌ بِهِ أَزِلاً وَأَبِداً وَمَلِمُ جَبِيعَ أَحَوَالِهِمْ مِن الطاعَاتِ وَالْمَاصِي وَالْأَرزَاقِ وَالاَجَالِ ثُمَّ كُتَبَ الله فِي اللَّوحِ المُحَلُوظِ مَا الطاعَاتِ وَالْمَاتِينَ الله إِنْ اللَّومِ المُحَلُوظِ مَعَادِيرَ الخُلقِ مَا أَكْتُبُ لا قَالَ مَا أَكْتُبُ لا قَال مَا الْعَلْمُ قَالَ لَهُ الْكُنْ لَهُ الْعَلْمُ قَالَ لَهُ الْعَلْمُ قَالَ لَهُ الْعَلْمُ فَال لَهُ الْعَلْمُ فَال لَهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمُنْ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ال

ترجعون) (ايحسب الانسان أن يترك سدى) غاته لا يليق في حكية الحكيم أن يترك الناس سدى مهملين الا يؤمرون ولا ينهون اولا يثابون ولا يعاتبون ، كما لا يليق بعدله وحكمته أن يسوى بين المؤمسن والكافر والبر والفاجر كما قال تعالى (أم نجعل الذين المنوا وعملوا المسالحات كالمفسدين في الارض أم نجعل المتين كالفجار) المسان المتول المسحيحة تأبى ذلك وتنكره اشد الاتكسار.

وكذلك نبههم الله على ذلك بما وقعه من أيامه في الدنيا من اكرام الطائمين ، وخذلان الطافين ، وأما تفاصيل الاجزية ومفاديرها فلا يدرك الا بالسمع ، والنقول الصحيحة عن المصوم الذي لا ينطق عن المهوى صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله .

والايمان بالقدر خيره وشره من الله تبارك وتعالى احد الاركان السنة التي يدور عليها قلك الايمان كما دل عليه حديث جبريل وغيره وكما دلت عليه الآيات الصريحة من كتاب الله عز وجل .

وقد ذكر المؤلف هذا أن الايمان بالقدر على درجتين وأن كسلا منهما تنضمن شيئين ، فالدرجة الاولى تنضمن أولا الايمان بطمسه القديم المحيط بجميع الاشياء وأنه تصالى علم بهذا العلم القديم الموصوف به أزلا رابدا كل ما سيمله الخلق فيما لا يزال وعلم به جميع أهوالهم من الطاعات والمعاصى والارزاق والآجال ، فكل ما يوجد من أعيسان واوصاف ويقع من افعال واحداث فهو مطابق لها علمه لله عز وجل أزلا

ثانيا أن الله كتب ذلك كله وسجله في اللوح المحفوظ ، فما علم الله كونه ووقوعه من مقادير الخلائق واصناف الموجودات وما يتبع ذلك من الاحوال والاوصاف والافعال ودقيق الامور وجليلها تسد أمر الغلم بكتابته كما قال صلى الله عليه وسلم قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والارض بخمسين آلف سنة وكان عرشه على الهاء ، وكما قال في الحديث الذي ذكره المؤلف أن أول ما خلق الله القلم قال له اكتب قال وما اكتب قال اكتب ما هو كائن الى يوم القيامة .

واول هنا بالنصب على الظرفية والعامل قيه قال أي له ذلسك أول ما خلقه وقد روى بالرفع على أنه مبتدأ خبره القلم ولهذا اختلسف العلماء في العرش والقلم أيهما خلق أولا ، وحكى الملامة أبن القيم في ذلك قولين واختار أن العرش مخلوق قبل القلم ، قال في النونية :

رزقَة وَأَجَلَهُ وَعَمَلُهُ وَشَبِتَيُّ أُم سَعِيدً وَنَحو ذَٰلِكَ ۖ مَهَذَا التَّقدِيرُ عَسَدْ كَانَ يُنكِرُهُ غُلَاةٌ التَّدُرِيَّةِ قَدِيهاً وَهُنكِرُوه اليُومَ قَليله.

وَأَمُّنَا الدَّرَجَةُ الثَّانِيَةُ : فَهِيَ مُشِيئَةُ اللَّهِ النَّافِذَةُ وَقُدَّرُتُهُ الشَّامِلَةُ وَهُوَ الْإِيمَانُ بِأَنَّ مَا شَاءَ اللهُ كَانَ ، وَمَا لَم يَشَا لَم يَكُن ، وَأَلُّهُ مَا فِي السُّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرضِ مِنْ حَرَكَةِ وَلَا سُكُونِ إِلَّا بِمَشِيئَةِ اللَّهِ سُبِكَاتُهُ ۗ لاَ يَكُونُ فِي مُلكِهِ مَا لاَ يُرِيدُ . وَأَنَّهُ سُبِكَانَهُ عَلَى كُلُ شَنَيْءٍ قَدِيرٌ سِنَ المُوجُودَاتِ وَالمُعدُومَاتِ ، فَسَا مِن مَخلُوقٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي السُّمَاءِ إِلاَّ الله خَالِقُهُ سُبِحَانُهُ لاَ خَالِقَ غَيرُهُ وَلاَ رَبُّ سِوَاهُ . وَمَع نَلِكَ فَتَد

وَ النَّاسُ مُخْتَلِئُونَ فِي الْقَلَمِ الَّذِي وَالْحَقُّ أَنَّ الْمَرِشَى قَبِلُ إِلْأَتُكُ وَقَتَ الْكُتابُةِ كَانَ ذَا أَركَانُو

كُتِبَ القَعْسَاءُ بِهِ سِنَ الدَّيَّانِ هَلْ كَانَ قَبِلَ المَرشِ أُو هُوَ بَعِدَهُ قُولًانٍ عِنْدَ أَبِي الْعَلَا الْهَمَدَانِي وَكِتَابَةُ الْقَلْمِ الشَّرِيفِ تَمَقَّبُستُ إِيجَادُهُ مِنْ غَيرٍ مُصْلِ زَمَسانٍ

واذا كان القلم قد جرى بكل سا هو كائن الى يوم القيامة فكل ما يقع من كاثنات واحداث نهو مطابق لما كتب نيه ، نها أمساب الانسان لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه كما جاء نسى هديث ابن عباس رضي الله عنهها وغيره .

وهذا التقدير التابع للعلم القديم تارة يكون جملة كما في اللوح المعفوظ مان ميه مقادير كل شيء ، ويكون في مواضع تفصيسلا يخص كل مرد كما في الكلمات الاربع التي يؤمر الملك بكتابتها عند نفسخ الروح في الجنين يكتب رزقه وأجله وعمله وشنتي أم سميد مهذا تتدير خاص وهذا التقدير السابق على وجود الاشياء تد كان ينكره غسلاة القدرية قديما مثل معبد الجهنى وغيلان الدمشقى وكانوا يتولون أن الامر أنف ، ومنكر هذه الدرجة من القدر كافر لاته أنكر معلوما من الدين بالمسرورة قد ثبت بالكتاب والسنة والاجماع .

أَمَرَ الْعَبَادَ بِطَاعَتِهِ وَطَاعَةِ رُسُلِهِ وَنَهَاهُم عَن مَعصِيَتِهِ وَهُو سُبِكَانَهُ يُحِبُ الْعَبِينِ وَلَا يَحِبُ الْمَتَّتِينَ وَالْمَحسِنِينَ وَالْمَسْطِينَ وَيَرضَى عَن الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا يُحِبُ الْكَافِرِينَ وَلَا يُرضَى عَنِ القَومِ الْفَاسِقِينَ وَلَا يَرضَى عَنِ القَومِ الْفَاسِقِينَ وَلَا يَامُنُ بِالفَحَشَاءِ وَلَا يُرضَى رَلِعبُادِهِ الْكُفرَ وَلَا يُحِبُ الْفَسَادَ .

قوله: (ولها الدرجة الثانية من القدر ... النح) فهى تتضبن شيئين ايضا أولهما الايمان بعموم مشيئته تعالى وأن ما شاء كان وما لسم يثا لم يكن وأنه لا يقع في ملكه ما لا يريد وأن أهمال العباد مسن الطاعات والمعاصى واقعة بتلك المشيئة العامة التي لا يخرج عنها كائن سواء كان مما يحبه الله ويرضاه أم لا ، وثانيهما الايمان بسأن جميع الاشياء واقعة بقدرة الله تعالى وأنها مخلوقة له لا خالق لها سواه ، لا غرق في ذلك بين أغمال العباد وغيرها ، كما قال تعالى وائله خلقكم وما تعملون ) .

ويجب الايمان بالامر الشرعى ، وأن الله تعالى كلف العباد فأمرهم بطاعته وطاعة رسله ونهاهم عن معصيته ولا منافاة أصلا بين ما ثبت من عموم مشيئته سبحانه لجميع الاشياء وبين تكليفه العباد بما شاء من أمر ونهى ، فأن تلك المشيئة لا تنافي حرية العبد واختياره للفعل ولهذا جمع الله بين المشيئتين بقوله ( لمن شاء منكم أن يستقيم ، ومسأ تشاؤون الا أن يشاء الله رب العالمين ) .

كما أنه لا تلازم بين تلك المسيئة وبين الامر الشرعى المتعلق بما يحبه الله ويرضاه ، نقد يشاء الله ما لا يحبه ويحب ما لا يشاء كونه ( نالاول ) كمشيئته وجود ابليس وجنوده ( والثاني ) كمحبة أيمان الكفار وطاعات الفجار وعدل الظالمين وتوبة الفاسقين ولو شساء ذلك لوجد كله ، فانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن .

وكذلك لا منافاة بين عموم خلقه تعالى لجميع الاشياء وبين كون العبد فاعلا لفعله ، فالعبد هو الذي يوصف بفعله فهو المؤمن والكافر والبر والفاجر والمسلى والسائم ، والله خالقه وخالق فعله لانه هو الذي خلق فيه القدرة والارادة اللتين بهما يفعل .

يقول العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر آل مسعدى غفسر الله له وأجزل مثوبته:

ان العبد اذا صلى وصام وفعل الخير أو عبل شيئا بن المعاصى كان هو الفاعل لذلك العبل الصالح ، وذلك العبل السيء . وفعله المذكور بلا ريب قد وقع باختياره وهو يحس ضرورة أنه غير مجبور على الفعل أو الترك وأنه لو شاء لم يفعل وكان هذا هو الواقع فهو الذي نص ألله عليه في كتابه ونص عليه رسوله حيث أضاف الاعبال صالحها وسيئها إلى العباد وأخبر أنهم الفاعلون لها وأنهم ممدوحون عليها أن كانت صالحة ومثابون ، وملومون عليها أن كانت سيئسة ومعاتبسون عليها .

غقد تبين واتضح بلا ريب أنها واقعة منهم باختيارهم وأنهم اذا شاءوا غملوا واذا شاءوا تركوا ، وأن هذا الامر ثابت عقلا وحسا وشرعا ومشاهدة .

وسع ذلك اذا اردت أن تعرف أنها وأن كانت كذلك وأتعبة منهم كيف تكون داخلة في القدر وكيف تشملها المشيئة أ فيقال بسأى شيء وقعت هذه الاعمال المسادرة من العباد خيرها وشرها أ فيقال بقدرتهم وأرادتهم ، هذا يعترف به كل أحد ، فيقال : ومن خلق قدرتهم وأرادتهم ومشيئتهم أ فالجواب الذي يعترف به كل أحد أن ألله هو

وَالْكَافِرُ وَالْبَرُّ وَالْفَاجِرُ وَالْمُسَلِّي وَالْصَّائِمُ وَلِلْمِبَادِ تُعْدَرُةً عَلَى أَعْمَالِهِم وَلَهُم إِرَادَةً وَاللهُ خَالِقُهُم وَقُدرَتهم وَإِرَادُتهم كُمَا قَالَ تَعَالَى ( ِلْمَن شَاءُ مِنكُ مَ أَن يَستَقِيمَ وَمَسا تَشَاؤُونَ إِلاَّ أَن يَشسَاءَ اللهُ رُبُّ الْعَالَمِينُ )

الذى خلق تدرتهم وارادتهم ، والذى خلق ما به تقع الانمال هسو الخالق للانمال نهذا هو الذى يحل الاشكال وينهكن العبد أن يعتل بقلبه اجتماع القدر والقضاء والاختيار ، ومع ذلك نهو تعالى أمد المؤمنين باسباب والطاف واعانات متنوعة وصرف عنهم الموانع كما قال صلى الله عليه وسلم (اما من كان من أهل السعادة نسبيسر لممل أهسل السعادة) وكذلك خذل الشاسقين ووكلهم الى أنفسهم لانهم لم يؤمنوا به ولم يتوكلوا عليه نولاهم ما تولوا لانفسهم ، أه)

وخلاصة مذهب اهل السنة والجماعة في القدر واقعال العباد ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة من أن الله سبحاته هو الخالسق لكل شيء من الاعيان والاوصاف والاقعال وغيرها وأن مشيئته تعالى عامة شاملة لجميع الكائنات غلا يقع منها شيء الا بتلك المشيئة وأن خلقه سبحاته الاشياء بمثعيئته أنما يكون وفقا لما علمه منها بعلمه القديم ، ولما كتبه وقدره في اللوح المحفوظ وأن للعباد قدرة وأرادة تقع بها أنعالهم وأتهم الفاعلون حقيقة لهذه الانمال بمحض اختيارهم وأنهم لهذا يستحقون عليها الجزاء أما بالمدح والمثوبة وأن نسبتها السي والمثوبة وأن نسبتها اللي المباد معلا لا ينافي نسبتها السي المجادا وخلقا لاته هو الخالق لجميع الاسبام التي وقعت بهسا .

وضل في القدر طائفتان كها نقدم (الطائفة الاولى) القدرية نشأة القدر الذين هم مجوس هذه الامة كما ورد ذلك في بعض الاحاديث مرفوها وموقولاه ضلوا بالتقريط وانكار القدر وزعمسوا أنه

وَهَذِهِ الْدُرَجُةُ مِنَ الْقَدُرِ يُكُذَّبُ بِهَا عَامَّةُ الْقَدَرِيَةِ الذِينَ سَمَّاهُمُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَجُوسَ هَذِهِ الْأُمَّةِ-وَيَغَلُو فِيهَا قَومُ مِن أُهلِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَجُوسَ هَذِهِ الْأُمَّةِ-وَيَغَلُو فِيهَا قَومُ مِن أُهلِ اللهِ الإَثْبَاتِ خَتَى سَلَبُوا الْعَبِدَ قُدرَتُهُ وَاخِتِيَارُهُ وَيُخْرِجُونَ عَن أُهْ عَالِ اللهِ وَأَحْكَامِهِ خُكَمَهَا وَمَصَالِحَهَا .

## ( فَسَحَسُسُلٌ )

وَمِن أَصُولِ أَهلِ السُّنَةِ وَالجَمَاعَةِ أَنَّ الدِّينَ وَالإِيمَانَ قُولٌ وَعَمَلُ قُولُ القَلْبِ وَاللَّينَانِ وَالجَوَارِحِ ، وَأَنَّ الإِيمَانَ يَزِيدُ القَلْبِ وَاللَّينَانِ وَالجَوَارِحِ ، وَأَنَّ الإِيمَانَ يَزِيدُ بِالطَاعَةِ وَيَنْتَصُلُ بِالمُعْصِيَةِ ، وَهُم مَعَ ذَلِكَ لاَ يُكَثِّرُونَ أَهلُ البِبَلَةِ بِمُطلَقِ المُعَاصِي وَالكَبَائِرِ كَمَا يَفِعَلُهُ الخُوَارِجُ بَلَ الْأَخُوةُ الإِيمَانِيَّةُ ثَابِئَةً مَعَ المَعَامِي

لا يمكن الجمع بين ما هو ثابت بالضرورة من اختيار العبد في معله ومسئوليته عنه ، وبين ما دلت عليه النصوص من عموم خلقه تعالى مشيئته لان ذلك المموم في زعمهم ابطال لمسئولية العبد عن معله وهدم للتكاليف مرجحوا جانب الامر والنهى وخصصوا النصوص الدالة على عموم المخلق والمشيئة بما عدا المعال العباد واثبتوا أن العبد خالق لفعله بقدرته وارادته ، ماثبتوا خالقين غير الله ولهذا سموا مجوس هذه الامة ، لان المجوس يزعمون أن الشيطان يخلق الشسر والاشياء المؤذية ، فجعلوه خالقا مع الله ، مكذلك هؤلاء جعلوا العباد خالتين مسع الله .

( والطائفة الثانية ) يتال لها الجبرية وهؤلاء غلوا في أثبات القدر هتى انكروا أن يكون للمبد فعل حقيقة بل هو في زعمهم لا حرية لسه ولا اختيار ولا فعل كالريشة في مهب الرياح وأنها تسند الافعال اليه مجازا فيقال صلى وصام وقتل وسرق كما يقال طلعت الشمس وجرت الريح ونزل المطر ، فأتهموا ربهم بالظلم وتكليف العباد بما لا قسدرة لهم على ما ليس من فعلهم ، وأتهموه بالعبسث في

كُمَّا قَالَ سُبِحَانَهُ ( فَهَن عُهِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيءٌ فَاتِباعٌ بِالْمُرُوفِ ) وَقَالَ ( وَإِن طَائفَتَانِ مِنَ المُؤْمِنِينَ التَتَعَلُّوا فَأُصِلِحُوا بَينَهُمَا فَإِنْ بَغَت إحدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى . فَقَاتِلُوا التي تَبِغِي خَتْى تَغِيءَ إِلَى أُمرِ اللهِ فَإِنْ فَاعَتُ عَلَى الأَخْرَى . فَقَاتِلُوا التي تَبِغِي خَتْى تَغِيءَ إِلَى أُمرِ اللهِ فَإِنْ فَاعَتُ فَاعَتُ مُأْصِلِحُوا بَينَهُمَا بِالعَدلِ وَأُقسِطوا إِنْ اللَّهَ يُجِعبُ المقسِطِسينَ ) فَأَسلِحُوا بِينَهُمَا اللَّهُ المقسِطِسينَ )

تكليف العباد وابطلوا الحكمة من الامر والنهى ألا ساء ما يحكمسون .
سبق أن ذكرنا في مسألة الاسماء والاحكام أن أهل السنة والجماعة
يعتقدون أن الايمان قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالاركان وأن
هذه الثلاثة داخلة في مسمى الايمان المطلق . فالايمان المطلق يدخل
فيه جميع الدين ظاهره وباطنه اصوله وفروعه ، فلا يستحق اسمم
الايمان المطلق الا مع جمع ذلك كله ولم ينقص منه شيئا .

ولما كانت الاعمال والاقوال داخلة فى مسمى الايمان كان الايمان قابلا للزيادة والنقس ، نهو يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية كما هسو صريح الادلة من الكتاب والسنة وكما هو ظاهر مشاهد من تغاوت المؤمنين في عقائدهم وأعمال قلوبهم وأعمال جوارحهم .

ومن الادلمة على زيادة الايمان ونقصه أن الله قسم المؤمنين ثلاث طبقات غقال سبحاته (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطغينا من عبادنا غمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ) غالسابقون بالخيرات هم الذين أدوا الواجبات والمستحبات وتركوا المحرمات والمكروهات وهؤلاء هم المقربون ، والمقتصدون هم الذين اقتصروا على أداء الواجبات وترك المحرمات ، والظالمون لانفسهم هم الذين اجترأوا على بعض المحرمات وقصروا ببعض الواجبات مع بقاء الملايمان معهم .

ومن وجوه زيادته ونقصه كذلك أن المؤمنين متفاوتون في علوم الايمان ممنهم من وصل اليه من تفاصيله وعقائده خير كثير مازداد به

( إِنَّهَا المؤمِنُونَ إِخَوَةٌ فَأَصِلِحُوا بَينَ أَخَوَيْكُم ) ولا يسلبون الفاسيون الفاسيون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِون المَاسِق المَلِي المُاسِق المَاسِق المُعلَق كَمَا فِي النَّارِ كُمَا تَقُولُ المُعرِّرُلُة بُل القاسِق يَدخُلُ فِي السّمِ الإيمَانِ المُعلَق كَمَا فِي قَولِهِ ( مَتَحرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ) وَقَد يَدخُلُ فِي السّمِ الإيمَانِ المُعلَق كَمَا فِي قَولِهِ ( مَتَحرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ) وَقَد

ايمانه وتم يقينه ومنهم من هو دون ذلك حتى يبلغ الحال ببعضهم أن لا يكون معه الا ايمان اجمالى لم يتيسر له من التفاصيل شيء ، وهو مع ذلك مؤمن ، وكذلك هم متفاوتون في كثير من أعمال التلسوب والجوارح وكثرة الطاعات وقلتها .

واما من ذهب الى أن الايمان مجرد التصديق بالقلب وأنه غيسر قابل للزيادة أو النقص كما يروى عن أبى حنيفة وغيره فهو محجوج بما ذكرنا من الادلة قال عليه السلام ( الايمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا أله الا ألله وأدناها أماطة الاذى عن الطريق ) ومع أن الايمان المطلق مركب من الاقوال والاعمال والاعتقادات فهى ليست كلها بدرجة واحدة ، بل العقائد أصل في الايمان فمن أنكر شيئًا مما يجب اعتقاده في ألله أو ملائكته أو كتبه أو رسله أو اليوم الآخر أو مما هو معلوم من الدين بالضرورة كوجوب الصلاة والزكاة وحرمة الزنا والقتل الغ فهو كافر قد خرج من الايمان بهذا الانكار .

ولها الفاسق الهلى الذى يرتكب بعض الكبائر مع اعتقاده حرمتها فاهل السنة والجماعة لا يسلبون عنه اسم الايمان بالكلية ولا يخلدونه في النار كما تقول المعتزلة والخوارج بل هو عندهم مؤمن ناقص الايمان قد نقص من ايمانه بقدر معصيته أو هو مؤمن فاسق فلا يعطونه اسم الايمان المطلق ولا يسلبونه مطلق الايمان .

وادلة الكتاب والسنة دالة على ما ذكره المؤلف رحمه الله من ثبوت مطلق الايمان مع المعصية قال تعالى ( يا أبها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء ) فناداهم باسم الايمان مع وجود

لا يَدخُلُ فِي اسم الإِيمَانِ المُطلُقِ كَمَا فِي قُولِمِ تَعَالَى ( إِنْهَا المُؤْمِنُونَ الذِينَ إِذَا دُكِرَ اللهُ وَجِلَت قُلُوبُهُم وَإِذَا تُلِيَت عَلَيهِم آياتَهُ زَادُتهُم إِيمَانًا ) وَقُولُه صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ ( لا يَزنِي الزَّانِي حِينَ يَزنِي وَهُو مُؤْمِنٌ ، وَلا يَسرِقُ الشَّارِقُ حِينَ يُسرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلا يَسْرَبُ الخَعرَ حِينَ يُسرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ ، وَلا يَسْرَبُ الخَعرَ حِينَ يُسرِقُ الشَّاسُ إِلَيهِ فِيهَا يَشَوَبُ نَهِبَةً ذَاتَ شَرَفَهٍ يَرفَعُ النَّاسُ إِلَيهِ فِيهَا أَبْصَارُهُم حِينَ يَنتَهِبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ) .

وَنَقُولُ هُوَ مُؤْوِنٌ نَاقِصُ الإِيمَانِ ، أَو مُؤُونٌ بإِيمَانِهِ مَاسِقٌ بِكَبِيرَتِهِ ، فَلَا يُعطَى الإسم هَلَا يُعطَى الاسمَ المطلَقَ وَلاَ يُسلَبُ مُطلَقَ الاسمِ .

## (فَسَحَسُلُ )

« وَمِن أُصُولِ أَهلِ السَّنَةِ وَالجَمَاعَةِ مَسلَامَةُ قَلُوبِهِم وَأَلسَنتِهِم لِأَصحَابِ رَسُولِ اللَّهِ مَلْى اللهُ عَلَيهِ وَمَسلَّمَ كَمَا وَصَفَهُم اللهُ بهِ فِي قُولِهِ تَمَالَى ( وَالذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعِدِهِم يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِر لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الذينَ سَبَقُونَا بِالِايمَانِ وَلَا تَجعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوهَا سَبَقُونَا بِالِايمَانِ وَلَا تَجعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوهَا اللهِ

المدمسية وهي موالاة الكفار مفهم الغ .

( مائسدة ) الايمان والاسلام الشرعيان متلازمان فى الوجسود فلا يوجد اهدهما بدون الآغر بسل كلما وجد ايمان صحيح معتد بسه وجد مسه اسلام وكذلك المكس ولهذا قد يستفنى بذكر احدهما عسن الآخر لان احدهما اذا أفرد بالذكر دخل فيه الآخر وأما اذا ذكرا محسا مقترنين أريد بالايمان التصديق والاعتقاد وأريد بالاسلام الانقيسساد الظاهرى من الاقرار باللسان وعمل الجوارح ولكن هذا بالنسبة السي مطلق الايمان أما الايمان المطلق فهو الحس مطلقا من الاسلام وقسد يوجد الاسلام بدونه كما فى قوله تعالى ( قالت الاعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا اسلمنا ) فاخبر باسلامهم مع نفى الايمان عنهم ، وف حديث جبريل ذكر المراتب الثلاث الاسلام والايمان والاحسان فدل

رَحِيتُمْ) وَهَاعَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّسَمْ فِي قَولِسِهِ لاَ تَسُبُسُوا أَصَحَابِي هَوَالَّذِي نَفسِي بِيَهِ إِوَ أَنْ أَحَدَكُسِم أَنْغَقَ مِثْلُ أُحُدِ ذَهَبِساً مَا بَلَغَ مُسَدَّ أُحَدِهِم وَلاَ نَصِيفَهُ ) وَيَقْبِلُونَ مَا جَاءَ بِهِ الْكِتَّابُ وَالسَّنَسةُ وَالإجتماعُ مِنْ فَضَائِلِهِم وَمُرَاتِهِم وَيُغَضِّلُونَ مَن أَنْفَقَ مِن قَبسِلِ الفَتح وَهُوَ مُسلحُ الحَدَيْبِيَةِ وَقَاتَلَ عَلَى مَن أَنْفَقَ مِن بَعدُ وَقَاتِلَ ، وَيُقَدِّمُسُون وَهُو المُهَاجِرِينَ عَلَسَى الأَنْصَارِ وَيُؤْمِنُونَ بِأَنْ اللهَ قَسَالَ لِأَهسلِ بسيدٍ المُهاجِرِينَ عَلَسَى الأَنْصَارِ وَيُؤْمِنُونَ بِأَنْ اللهَ قَسَالَ لِأُهسلِ بسيدٍ المُهاجِرِينَ عَلَسَى الأَنْصَارِ وَيُؤْمِنُونَ بِأَنْ اللهَ قَسَالَ لِأُهسلِ بسيدٍ

على أن كلا منها أخص مما تبلسه

يقول المؤلف ان من اصول الهل السنة والجباعة التي مارتوا بما من عداهم من اهل الزيغ والضلال انهم لا يزرون بأحد مسن المحاب رسول الله عليه وسلم ولا يطعنون عليه ولا يحملون له حقدا ولا بضفا ولا احتقارا مقلوبهم والسنتهم من ذلك كله براء ولا يقولون ميهم الا ما حكاه الله عنهم بقوله ( ربنا اغفر لنا ولاخواننا الفين سبقونا بالايمان ) الآية . مهذا الدعاء الصادر ممن جاء بعدهم ممسن اتبحوهم باحسان يدل على كمال محتهم لاصحاب رسول الله وثنائهم عليهم وهم اهل لذلك الحب والكريم لفضلهم وبستهم وعظيم سابقتهم واختصاصهم بالرسول على أله عليه وسلم ولاحسانهم الى جميع الامة واختصاصهم بالرسول على الله عليه وسلم ولاحسانهم الى جميع الامة خبر الا بواسطتهم وهم يوقرونهم ايضا طاعة لانبي ملى الله عليه وسلم خيث نهى عن سبهم والغض منهم ، وبين أن الممل القليل من أحد المحابه يغضل العمل الكثير من غيرهم وذلك لكمال اخلاصهم وصادق المحابه يغضل العمل الكثير من غيرهم وذلك لكمال اخلاصهم وصادق

ولها توله (ويفضلون من أنفق ون قبل الفتح سد وهو صلح الحديبية سوقاتل ، على من أذنق من بعده وقاتل ) فقد ورد النص القرآنى بذلك قال تعالى في سورة الحديد ( لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله

وَكَاتُوا ثَلَاثُمِاتُةٍ وَبِضَعَةَ عَشَر « اعْمَلُوا مَاشِئْتُم فَقَسد غَفَرتُ لَكُسْم » وَبِأَتُهُ لَا يَدَخُلُ النَارَ أَحَدُ بَايَعُ تَحتَ الشَّجَرَةِ كُمَا أَخبَسَرَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ . بَل لَقَد رَضِيَ اللهُ عَنهُم وَرَضُوا عَنهُ وَكَانُوا اكثرَ مِن أُلفي وَأَربَعِمِاتَةٍ وَيَشْهَدُونَ بِالجَنَّةِ لِمَن شَهِدُ لَهُ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ كَالْعَشَرَةِ وَيَابِعِ بِنِ قَيسٍ بِنِ شَهَاسٍ وَغَيرِهِم مِنَ الصَّحَابَة .

وَيُقِرُّونَ بِهَا تُواتَّرَ بِهِ النَّقِلُ عَن أَمِيرِ المؤمنِين عَلَيَّ بِن أَبِي طَالِبٍ رُخِينَ المؤمنِين عَلَيَّ بِن أَبِي طَالِبٍ رُخِينَ اللهُ عَنهُ وَغَيرِهِ مِن أَنْ خَيرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ بَعدَ نَبِيَّهَا أَبُو بَكِي ثُمُّ عُهَرُ وَيُثَلَّتُونَ بِعُلِيّ رَخِييَ اللهُ عَنهُم وَلَكَ عَلَيهِ الآئسَارُ وَيُرَبَّعُونَ بِعَلِيّ رَخِييَ اللهُ عَنهُم وَلَكَ عَلَيهِ الآئسَارُ وَكَهَسَارُ وَيُرَبَّعُونَ بِعَلِيّ رَخِييَ اللهُ عَنهُم وَلَكَ عَلَيهِ الآئسَارُ وَكَهَسَارُ الْمُعَمَّدَ عَلَيهِ الآئسَارُ وَكَهَسَا أَجْهَسَعَ سَ

الحسنى ) وأما تفسير الفتح بصلح الحديبية فذلك هو المشهور وقسد صبح أن سورة الفتح نزلت عقيبه وسبمى هذا الصلح فتحا لما ترتب عليه من نتائج بعيدة المدى في عزة الاسلام وقوته وانتشاره ودخول النساس فيسسه .

ولها توله (ويتدمون المهاجرين على الانصار) فلان المهاجرين جمعوا الوصفين النصرة والهجرة ، ولهذا كان الخلفساء الراشسدون وبقية العشرة من المهاجرين وقد جاء القرآن بتقديم المهاجرين على الانصار في سورة التوبة والحشر وهذا التفضيل أنها هو للجملة علسي الجملة فلا ينافى أن في الانصار من هو أفضل من بعض المهاجرين .

وقد روى عن ابى بكر أنه قال فى خطبته يوم السقيفة ( نحن المهاجرون واول الناس اسلاما اسلمنا قبلكم وقدمنا فى القرآن عليكم عنحن الامراء وأتتم الوزراء ) .

واما توله ( ويؤمنون بأن الله قال لاهل بدر النع ) مقد ورد أن عمر رضى الله عنه لما اراد قتل حاطب بن أبى بلتعة وكان قد شمهسد بدرا لكتابته كتابا الى قريش يخبرهم ميه بمسير الرسول صلى الله عليه

الصَّحَابُةُ عَلَى تَعْدِيمِ عُثَمَانَ فِي الْبَيْعَةِ مَعُ أَنَّ بَعْضَ أَهَلِ السِّنَةِ كَاثُوا قَد اخْتَلَقُوا فِي عُثْمَانَ وَعَلِيَّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ... بَعدَ أَتْفَاقِهِم عَلَى تَعْدِيم أَبِي بَكِرٍ وَعُمَر ... أَيُّهُمَّا أَمْضَلُ ؟ مَتَدَّمَ قُومٌ عُثْمَانَ وَسَكَتُوا وَرَبُّعُسُوا بِعَلِيْ وَقَسَدُّمَ فَسُومٌ ... بِعَلِيْ وَقَسَدُّمَ فَسُومٌ ...

وسلم غقال له الرسول « وما يدريك يا عمر لعل الله أطلع على أهل بدر غقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكسم » .

ولها قوله « وبأنه لا يدخل النار أحد بايع نحت الشجرة ألم » فلاخباره صلى الله عليه وسلم بذلك ولقوله تعالى « لقد رخس الله عن المؤينين أذ يبايعونك تحت الشجرة » الآية ، فهذا الرضى ماتع من ارادة تعذيبهم ومستلزم لاكرامهم ومثوبتهم .

والما قوله ويشهدون بالجنة لمن شهد له الرسول صلى الله عليه وسلم كالعشرة وثابت بن قيس بن شماس وغيرهم من الصحابة ) أما العشرة نهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد بن أبى وقاص وسعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجراح ، وأما غيرهم مكتابت بن قيس وعكاشة بن محصن وعبد ألله بن سلام وكل من ورد الخبر العسجيع بأنه من أهل الجنة .

واما توله (ويؤمنون بما تواتر به النقل عن أمير المؤمنين علسى ابن أبي طالب وغيره من أن خير هذه الامة بعد نبيها أبو بكر وعمر مقد ورد أن عليا رضى الله عنه قال ذلك على منبر الكومة وسمعه منه الجم الفعير وكان يقول (مامات رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى علمنا أن المضلنا بعده أبو بكر وما مات أبو بكر حتى علمنا أن المضلنا بعسده عمسر) .

ولها قوله ( ويثلثون ويربعون بعلى النخ ) مَهذهسب جمهسور المل السنة أن ترتيب الخلفاء الرائدين في الفضل على حسب ترتيبهم

عَلِيّاً وَهُومٌ تَوَقَّنُوا ، لِكِن استَقَرَّ أَمَلُ أُهلِ السَّنَةِ عَلَى تَقدِيم عُمُسَانَ مُمُ عَلِيْ ، وَإِنْ كَانَتُ هَذِهِ المَسْأَلَةُ سَمَسالَة عُمْسَانَ وَعَلِيّ لَيَسَتْ مِن الْمُسُولِ التي يُضَلِّلُ المُخَالِفُ فِيهَا عِندَ جُمهُورِ أَهلِ السِنَّة لِكِن التي يُضَلِّلُ فِيها مَسْأَلُهُ الْخَالِفُ فِيها عِندَ جُمهُورِ أَهلِ السِنَّة لِكِن التي يُضَلِّلُ فِيها مَسْأَلُهُ الْخِلافَةِ ، وَذَلِسِكَ أَنَّهُم يُؤمِنُونَ أَنْ الخَلِيفَةُ بَعَد رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّم أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ ثُمَّ عُمْانُ ثُمَّ عَلِي وَمَن طَعْن فِي خِلافَةِ أَحَدٍ مِنْ هَؤُلاءِ مَهُو أَضَلُ مِن حِمَارِ أَهلِهِ .

وَيُحِبُّونَ أَهِلَ بَيتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيَتُولُونَهُم وَيَحَفَظُونَ فِيهِم وَمِيَّةَ رَسُولِ اللهِ هَيثُ قَالَ يَومَ غَدِيرٍ خُمِّ (أُنْكُرُكُمُ اللَّهَ فِي آهلِ بَيتِي )

فى الخلافة وهم لهذا يغضلون عثبان على على محتجّبن بتقديم الصحابة عثمان فى البيعة على علي وبعض اهل السنة يغضل عليا لاته يرى ان ما ورد من الآثار فى مزايا علي ومناقبه اكثر وبعضهم يتوقف غسى ذلك وعلى كل حال غمسالة التغضيل ليست كما قال المؤلف من مسائل الاصول التى يضلل غيها المخالف وانما هى مسالة غرعية يقسع لها الخلاف واما مسالة الخلافة غيجب الاعتقاد بأن خلافة عثمان كانت محيحة لاتها كانت بعشورة من السنة الذين عينهم عمر رضى الله عنه ليختاروا الخليفة من بعده ، غمن زعم أن خلافة عثمان كانت باطلة وأن علياً كان احق بالخلافة منه غهو مبتدع ضال يغلب عليه التشيع مع ما فى قوله من ازراء بالمهاجرين والانصار .

اهل بيته صلى الله عليه وسلم عم منتحرم عليهم الصدقة وهم آل علي وآل جعفر وآل عقيل وآل العباس وكلهم من بنى هاشم ويلحق بهم بنو المطلب لقوله عليه السلام (انهم لم يفارقونا جاهلية ولا اسلاما) فأهل السنة والجماعة يرعون لهم حرمتهم وقرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم كما يحبونهم لاسلامهم وسبقهم وحسن بلائهم في نصرة دين الله عز وجل وغدير خم (بضم الخاء) قيل اسم رجل صباغ اضيف

وَقَالَ أَيضاً لِلمَبَّاسِ عَبِّهِ ، وَقَد اشْتَكَى إِلَيهِ أَنَّ بَعضَ قُرِيشٍ يَجِهُو بَنِي هَاشِمٍ ... فَقَالَ ( وَالذِي نَفْسِي بِيدِهِ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحِبُّوكُمْ فَي وَلِقَرَّابَتِي ) وَقَالَ ( إِنَّ اللَّهُ اصطفَى بَنِي إسمَاعِيلَ وَاصطفَى مِن بَنِي إسمَاعِيلَ وَاصطفَى مِن بَنِي إسمَاعِيلَ وَاصطفَى مِن بَنِي إسمَاعِيلَ وَاصطفَى مِن بَنِي إسمَاعِيلَ كَنَانَة قُريسشِ بَنِي إسمَاعِيلَ كَنَانَة وَاصطفَى مِن كِنَانَة قُريشاً وَاصطفَى مِن قُريسشِ بَنِي هَاشِم وَاصطفَانِي مِن بَنِي هَاشِم ) ،

هَاشِمْ وَاصطَعَانِي مِن بَنِي هَاشِم ) . وَيَتُوَلُّونَ أَزْوَاجَ رَمِنُولِ اللهِ صَلْى اللّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ وَيُوْمِنُونَ بِأَنْهُنَّ أَزْوَاجُهُ فِي الآخِرَةِ خُصُوصاً خَدِيجَة رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا أُمُّ أَكْثَرِ أُولَادِهِ وَأَوَّلَ مَن آمَنَ بِهِ وَعَاضَدَهُ عَلَى أُمْرِهِ وَكَانَ لَهَا مِنْهُ الْمُنزِلَةُ لَكُثْرِ أُولَادِهِ وَكَانَ لَهَا مِنْهُ الْمُنزِلَةُ

اليه الغدير الذى بين مكة والمدينة بالجعفة ، وقيل خم اسم غيضة هناك نسب اليها الغدير ، والغيضة الشجر الملتف .

واما توله عليه السلام لعمه (والذي نفسى بيده لا يؤمنون حتى يحبوكم لله ولقرابتى) فمعناه لا يتم ايمان أحد حتى يحب أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم لله أولا لانهم من أوليائه وأهل طاعته الذين تجب محبتهم وموالاتهم فيه - وثانيا لمكانهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم واتصال نسبهم به .

ازواجه صلى الله عليه وسلم هن من تزوجهن بنكاح فاولهن خديجة بنت خويلد رضى الله عنها تزوجها بمكة قبل البعثة وكانت سنه خمسا وعشرين وكانت هى تكبره بخمسة عشر قعاما ولم يتزوج عليها حتى توفيت وقد رزق منها بكل اولاده الا ابراهيم وكانت اول من آمن به وقواه على احتمال اعباء الرسالة وقد ماتت قبل الهجرة بثلاث سنين عن خمس وستين سنة فتزوج بعدها سودة بنت زمعة وعد على عائشة رضى الله عنها وكانت بنت سعت سنين حتى اذا هاجر الى المدينة بنى بها وهى بنت تسع ومن زوجاته أيضا ام سلمة رضى الله عنها ترجها بعد قروجها بعد تطليق تروجها بعد تطليق

العَالِيَةُ ، وَالصَّدِيقَة بِنت الصَّدِّيقِ رَضِيَ اللهُ عَنهَا النِي قَالَ فِيهَا النَّبِسيُّ صَلَّى اللهُ عَلَى النَّسَاءِ كَفَصَلِ التَّرِيدِ عَلَى صَلَّى النَّسَاءِ كَفَصَلِ التَّرِيدِ عَلَى سَائِسرِ الطَّعَسَامِ ) .

وَيَسَبُّونَهُم، وَطَرِيقَةِ النَّوَاصِبِ الذِينَ يُبِغِضُونَ أَهِلَ البَيتِ بِعَولِ أَو عَملِ وَيَسَبُّونَهُم، وَطَرِيقَةِ النَّوَاصِبِ الذِينَ يُؤذُونَ أَهلَ البَيتِ بِعَولِ أَو عَملِ وَيُعَسِكُونَ عَمَّا شَبَحَرَ بَينَ الصَّحَابَةِ وَيَعُولُونَ إِنَّ خَذِهِ الآثارُ المُروِيَّةُ وَيُعُولُونَ إِنَّ خَذِهِ الآثارُ المُروِيَّةُ وَيَعُولُونَ إِنَّ عَنِهِ وَنَعْصَ وَهُيُّرُ عَسن وَجِهِهِ وَالصَّحِيحُ مِنهُ هُم فِيهِ مَعذُورُونَ إِمَّا مُجَتَّهِدُونَ مُصِيبُونَ وَإِسَا مُجتَهِدُونَ مُصِيبُونَ وَإِسَا مُجتَهِدُونَ مُخْصِبُونَ وَإِسَا مُجتَهِدُونَ مُخْصِبُونَ وَهُم مَعَ ذَلِكَ لاَ يَعتَقِدُونَ أَنَّ كُلُّ وَاحِدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ مَعصُومٌ عَن كَبَائِ الاثم وَصَحَائِهِ ، كَل يَجُوزُ عَلَيهِم الثَّنُوبُ فِي الجُملَةِ وَلَهُمْ مِنَ السَّيَاتِي وَالْفَصَائِلِ مَا يُوجِبُ مَعْوَدُ مَل يَجُوزُ عَلَيهِم الثَّنُوبُ فِي الجُملَةِ وَلَهُمْ مِنَ السَّيَاتِ مَا لَا يُوجِبُ مَعْوَدُ مَا يَصَدُرُ مِنهُم إِن صَدَرَ وَلُهُم مِنَ الشَيْئَاتِ مَا لَيسَيَّالُ مَا لاَيْعَنَوْلُ لِمُن بَعدَهُم لِأَنَّ لَهُم مِنَ الصَّنَاتِ مَا لَيسَ لَن بَعدَهُم لِأَنَّ لَهُم مِنَ الصَّنَاتِ مَا لَيسَ لَن بَعدَهُم .

وَقَد ثَبَتَ بِقُولِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُم خَيرُ التُرُونِ وَأَنَّ المُدْ مِن أَحَدِهِم إِذَا تَصَدُّقَ بِهِ كَانَ المَصَلَّ مِن جَبَلِ أُحُدٍ ذَهَبًا مِمَّنَبَعدَهُمُ

زيد ابن حارثة لها أو على الاصح زوجه الله أياها وجويرية بنست الحارث وصفية بنت حيني وحفصة بنت عمر وزينب بنت خزيمسة وكلهن أمهات المؤمنين ، وهن أزواجه صلى الله عليه وسلم في الآخرة وأغضلهن على الاطلاق خديجة وعائشة رضى الله عنهما .

يريد أن أهل السنة والجماعة يتبرؤون من طريقة الروافض التي هي الغلو في عَلِي واهل بيته وبغض من عداه من كبار الصحابة وسبهم وتكفيرهم ، وأول من سماهم بذلك زيد بن عَلِي رحمه الله لانهم لما طلبوا منه أن يتبرأ من أمامة الشيخين أبي بكر وعمر ليبايعوه أبي ذلسك منه أن يتبرأ من أمامة الشيخين أبي بكر وعمر ليبايعوه أبي ذلسك متفرقوا عنه فقال رفضتموني ، فمن يومئذ قيل لهم رافضة ، وهمم

نرق كثيرة منهم الغالية ومنهم دون ذلك .

ويتبرؤون كذلك من طريقة النواصب الذين ناصبوا اهمل بيت النبوة العداء لاسباب وامور سياسية معروعة ولم يعد لهمؤلاء وجمود الآن .

ويمسك اهل السنة والجماعة عن المفوض فيما وقع من نزاع بين الصحابة رضى الله عنهم لاسيما ما وقع بين عُلِيِّ ومعاوية وعبرو بن العاص مقتل عثمان وما وقع بعد ذلك بين عَلِيِّ ومعاوية وعبرو بن العاص وغيرهم ويرون أن الآثار المروية في مساويهم أكثرها كذب أو محرف عن وجهه ، وأما الصحيح منها فيعذرونهم فيه ويتولون أنهم متأولون مجتهدون ، وهم مع ذلك لا يدعون لهم العصمة من كبسار الذنوب وصفارها ولكن ما لهم من السوابق والفضائل وسحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم خير القرون وافضلها رسدهم بشهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم خير القرون وافضلها ومدهم أو نصيفه أنضل من جبل أُحُدٍ ذهبا يتصدق به من بعدهم فسيئاتهم مغفورة الى جانب حسناتهم الكثيرة .

يريد المؤلف رحمه الله أن ينفى عن الصحابة رضى الله عنهم أن يكون أحدهم قد مات مصرا على ما يوجب سخط الله عليه من الذنوب بل اذا كان قد صدر الذنب من أحدهم فعلا فلا يخلو عن أحد هذه

ثُمَّ إِنَّ القَدرَ الذِي يُنكَرُ مِن فِعلِ بَعضِهِم عَلِيلٌ نَزرٌ مَعْفُورٌ فِي جَنبِ فَضَائلِ القَوم وَمُحَاسِنِهم مِنَ الإيمَانِ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ وَالهِجرَةِ وَالنَّصرةِ وَالعِلمِ النَّافِعِ وَالعَمَلِ الصَّالِعِ ، وَمَن نَظَرَ فِي سَبِيلِهِ وَالهِجرَةِ وَالنَّصرةِ وَالعِلمِ النَّافِع وَالعَمَلِ الصَّالِع ، وَمَن نَظَرَ فِي سِيرَةِ القَومِ بِعِلمٍ وَبَعِيرَةٍ وَمَا مَنَّ اللهُ عَلَيهِم بِهِ مِنَ الغَضَائلِ عَلِمَ يَقِيناً أَنْهُمُ القَومِ بِعِلمٍ وَبَعِيرَةٍ وَمَا مَنَّ اللهُ عَلَيهِم بِهِ مِنَ الغَضَائلِ عَلِمَ يَقِيناً أَنْهُمُ القَمْ مَن الغَضَائلِ عَلِمَ الصَّفَى وَلا يَكُونُ مِثلَهُم ، وَأَنْهُم الصَّفَى وَن مِن عَرُونٍ هَذِهِ الأُمَّةِ النِي هِي خَيرُ الْأَمْ وَأَكْرَهُهَا عَلَى اللهِ .

وَمِن أَصُولِ أَهلِ السُّنَّةِ وَالتَّصدِيقِ بِكُرَّامَاتِ الْأُولِيَاءِ وَمَا يُجرِي اللهُ عَلَى أَيدِيهِم مِن خَوَارِقِ المَادَاتِ .

الابور التى ذكرها غاما أن يكون قد ناب منه قبل الموت أو أتسى بحسنات تذهبه وتبحوه أو غفر له بغضل سائفته فى الاسلام كما غفر لاهل بدر واصحاب الشجرة أو بشغاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهم اسعد الناس بشفاعته واحقهم بها أو ابتلى ببلاء فى الدنيا فى نفسه أو ماله أو ولده فكفر عنه به ، فاذا كان هذا هو ما يجعب اعتقاده فيهم بالنسبة الى ما ارتكبوه من الذنوب المحققة فكيف فى الابور التسى هى موضع اجتهاد والخطأ فيها مغفور ، ثم أذا قيس هذا السذى اخطأوا فيه الى جنب ما لهم من محاسن وفضائل لم يعد أن يكسون اخطرة فى بحر ، فالله الذى اختار نبيه صلى الله عليه وسلم هو الذى اختار له هؤلاء الاصحاب ، فهم خير الخلق بعد الانبياء والصفوة المختارة من هذه الابة التى هى أفضل الامم .

ومن تأمل كلام المؤلف رحمه الله في شأن الصحابة عجب اشد المعجب مما يرميه به الجهلة المتعصبون وادعائهم عليه أنه يتهجم على الدارهم ويغض من شأتهم ويخرق اجماعهم الى آخر ما قالوه من مزاعم ومفتريسات .

وقد تواترت نصوص الكتاب والسنة ، ودلت الوقائع قديما

إِنِي أَنوَاعِ المُلُومِ وَالْمُكَاشَفَاتِ وَأَنوَاعِ الْقُدَرَةِ وَالْتَاتِيرَاتِ وَالْمَاتُسورِ عَن مَسورِ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَعَن مَسدرٍ هَذِهِ الْأُمَّةِ عَن مَسدرٍ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَعَن مَسدرٍ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَعِيَ الصَّحَابَةِ وَالْتَابِعِين وَسَائرِ فِرَقِ الْأُمَّةِ وَهِيَ مَوجُوكة فِيهَا إِلَى يَومِ النَّيَسَامَ اللَّهُ وَهِيَ مَوجُوكة فِيهَا إِلَى يَومِ النَّيَسَامَ اللَّهِ اللَّهُ الْ

وحديثا على وقوع كرامات أن الأوليائه المتبعين لهدى انبيائهم ، والكرابة أمر خارق للعادة يجريه الله على يد ولى من أوليائه معونسة له على أمر دينى أو دنيوى ، ويغرق بينها وبين المعجزة بأن المعجزة تكون مقرونة بدعوى الرسالة بخلاف الكرامة .

ويتضمن وقوع هذه الكرامات حكم ومصالح كثيرة أهمها :

أولا: انها كالمعجزة تدل اعظم دلالة على كمال قدرة الله ونفوذ مشيئته ، وأنه نعال لما يريد ، وأن له نوق هذه السنن والإسباب المعتادة سننا أخرى لا يقع عليها علم البشر ، ولا تدركها أعمالهم . نمن ذلك قصة أصحاب الكهف ، والنوم الذي أوقعه الله بهم تلك المدة الطويلة مع حفظه تعالى لابدانهم من التعلل والفناء ، ومنها ما أكرم الله به مريم بنت عمران من أيصال الرزق اليها وهي في المحراب حتى عجب من ذلك زكريا عليه السلام ، وسالها : أنى لك هذا ، وكذلك حملها بعيسى بلا أب وولادتها أياه ، وكلابه في المهد وغير ذلك .

ثانيا: أن وقوع كرامات الأولياء هو في الحقيقة معجزة للانبياء ، لان تلك الكرامات لم تحصل لهم الا ببركة متابعتهم لانبيائهم وسيرهم علسى هديهسم .

ثالثا : ان كرامات الاولياء هى البشرى التى عجلها الله لهم فى الدنيا غان المراد بالبشرى كل أمر يدل على ولايتهم وحسن عاقبتهم ومن جملة ذلك الكرامات .

(فَسنسلُّ)

ثم بن طَرِيقَةِ أَهلِ السَّنَةِ وَالجَمَاعَةِ النَّباعُ اَثَارِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم بَاطِنا وَظاهِرا وَاتّباعُ سَبِيلِ السَّابِقِينَ الْأَوْلِينَ مِسْ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّسَمَ حَيْسَ وَالْمَسَارِ وَاتّبَاعُ وَصِيّبةٍ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيب وَسَلَّسَمَ حَيْسَ اللهُ عَلَيكَ مِسْنَتِسِي وَسَنَّسِةِ الخُلْفَسِاء الرَّائِسِدِينَ المهدِيَّينَ مِن بَعدِي مَنَسَسُكُوا بِهَا وَعَشُوا عَلَيها بِالنَّوَاهِدِ وَإِيّاكُم وَمُحدَثَاتِ الْأَمُورِ فَإِنَّ كُلُّ بِدَعَةٍ ضَلاَلةً . وَيَعلَمُونَ أَنَّ أَصَدَقَ التَّلَامِ عَلَامُ اللهِ عَلَى عَيرِهِ مِن كَلَّم أَصنَافِي النَّاسِ ، وَيُقَدِّمُونَ هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ وَيُوثِرُونَ كَلاَمَ اللهِ عَلَى عَيرِهِ مِن كَلَّم أَصنَافِي النَّاسِ ، وَيُقَدِّمُونَ هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ وَيُوثِرُونَ كَلاَمَ اللهِ عَلَى عَيرِهِ مِن كَلَام أَصنَافِي النَّاسِ ، وَيُقَدِّمُونَ هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَيَسَلَّمَ عَلَى هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَيَعلَمُ وَيُوثِرُونَ الْمَنَافِ النَّاسِ وَالسَّنَةِ وَسَلَّمَ عَلَى هُدَى كُنَ الْجَمَاعَةُ هِيَ الْجِمَاعُ وَضِدَهَا الْفُرقَةُ ، وَإِن الْجَمَاعُ وَضِدَهَا الْفُرقَةُ ، وَإِن لَعَمْ النَّالِي وَالْمَالُ بَاطِنَةٍ أَو خَلُونَ بِهُوهِ عَلَى الْمُعَلِي بَالْمُنَالِ بَاطِنَةٍ أَو خَلَامِرَةٍ مَنْ الْعَلْ الْمُعَلِي اللهُ تَعَلَقُ بِالدِّي يَعْمِ النَّاسُ مِن أَتَوَالٍ وَأَعْمَالٍ بَاطِئَةٍ أَو خَلْهِ وَلَا عَلَى السَلْفَ الشَلْفَ الشَلْفَ وَالتَعْسَرُ فِي الْأَتْقِي الْكُومِ الثَّالِي الشَلْفَ وَيَعلَى اللهُ عَلَى عَلَيهِ السَّلُومُ الشَلْفَ الشَلْفَ الشَلْفَ وَالْمَالُ بَالْمُعَلِي الشَلْفَ الْمُعَلِي الشَلْفَ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي السَلْفَى الشَلْفَ الْمُعْرَالِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْرِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللّهُ الْمُعْتَلِي اللهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي اللهُ اللهُ الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللهُ الْمُعْلِي ال

هذا ولم تزل الكرامات موجودة لم تنقطع في هذه الامة السي يوم التيامة والمشاهدة اكبر دليل ، وانكر الفلاسفة كرامات الاوليناء كما أنكروا معجزات الانبياء ، وأنكر الكرامات أيضا المعتزلة وبعض الاساعرة بدعوى التباسها بالمعجزة ، وهي دعوى باطلة ، لان الكرامة كما قلقا لا تقترن بدعوى الرسالة .

لكن يجب التنبه الى أن ما يقوم به الدجاجلة والمشعوذون من اصحاب الطرق المبتدعة الذين يسمون الفسهم بالمتصوفة من اعمسال ومخاريق شيطانية كدخول النار وضرب النسم بالسلاح والامساك بالثعابين والاخبار بالغيب الى غير ذلك ليس من الكرامات في شيء

ثم هُم مَعَ هذِهِ الْأُصُولِ يَامُرُونَ بِالمعرُوفِ وَيَنهُونَ عَنِ الْمَنكِرِ عَلَى مَا تُوجِبُهُ الشَّرِيعَة ، وَيَرُونَ إِقَامَة الحَجْ وَالجِهَادِ وَالجُمْعِ وَالأَعيَادِ مَسعَ الأَمْرَاءِ أَبِرَاراً كَاثُوا أَو مُجَّاراً ، وَيُحَافِظُونَ عَلَى الجُمَاعَاتِ وَيَدِينُونَ بِالنَّصِيحَةِ لِلأَمْةِ وَيَعتَقِدُونَ مَعنَى قَولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « المُؤْمِنُ لِلمُؤْمِنِ كَالبُنيَانِ يَشُدُّ بَعضهُ بَعضاً » وَقَبَّكُ بَينَ أَصَابِعِهِ ، وَقُولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُهِم وَثَرَاحُهِم وَتَعَامُلُهِم كَمثلِ المُحْسَدِ إِذَا السَّنَكَى مِنهُ عُصْلُ قَدَاعَى لَهُ سَائرُ الجَسَدِ بالحُمْقِ وَالشَّهِرِ » وَيَعامُلُهِم وَيَعَامُلُهِم وَيَعَامُهُم وَيَراحُهِم وَيَعامُلُهِم كَمثلِ وَيَعتَقِدُونَ بَعنَى الجَمْسُو وَيَعَامُلُهُم وَيَعْرَاحُومِ وَيَعْرَاحُومِ وَيَعَامُلُهُم وَيَوالِهِ صَلَّى وَيَعْرَفُونَ بِالصَّمِي عِنْدَ البَّوْمُ وَالشَّهُرِ عِنْدَ الرَّخَاءِ وَالرَّضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَعْرَدُنَ بِالصَّمِي عِنْدَ البَّهُ عَلَيهِ وَالشَّيرِ عِنْدَ الرَّخَاءِ وَالرَّضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَدَعُونَ بَالصَّبِ عِنْدَ الرَّخَالِ وَيَعْرَفُونَ بَعْلَى وَيَعْرَفُونَ بَالصَّمِ عَلَى المُومِينِين إلْهُمَالِ وَيَعْرَفُونَ بَعْنَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « أَكْمَلُ المُؤْمِنِين إيماناً أَحْسَنُهُم خُلُقاً » وَيَعْرَفُونَ بِالنَّ مُعَلِى أَن تَعِلُ مَسَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم سَن فَطَعَكَ ، وَتُعطِسي مَن حَرَسَكَ ، وَيُعْطِسي مَن حَرَسَكَ ، وَيَعْرَفُونَ بَالَى أَن تَعِلَ مَسَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَسَى فَطَعَكَ ، وَتُعطِسي مَن حَرَسَكَ ،

مان الكرامة انما تكون لاولياء الله بحق وهؤلاء أولياء الشيطسان .

قوله (ثم من طريقة اهل السنة الغ) هذا بيان لمنهج اهل السنة والجماعة في استنباط الاحكام الدينية كلها ، اصولها وفروعها بعد طريقتهم في مسائل الاصول ـ وهذا المنهج يقوم على اصول ثلائسة : اولها ـ كتاب الله عز وجل الذي هو خير الكلام واصدقه ، لمهسم لا يقدمون على كلام الله كلام احد من الناس ، وثانيها ـ سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وما اثر عنه من هدى وطريقة لا يقدمون على ذلك هدى احد من الناس ، وثائلها ـ ما وتع عليه اجماع الصدر الاول من هذه الامة قبل التفرق والانتشار وظهور البدعة والمقالات ، وما جاءهم بعد ذلك مما قاله الناس وذهبوا اليه من المقالات ووزنوها بهذه الاصول الثلاثة التي هي الكتاب والسنة والاجماع ، غان واغتها قبلوه وان خالفها ردوه ايا كان قائله وهذا هو المنهج الوسط والصراط المستقيم خالفها ردوه ايا كان قائله وهذا هو المنهج الوسط والصراط المستقيم

وَتَعَفُو عَبَّن ظَلَمْكَ ، وَيَامُرُونَ بِبِرِّ الْوَالِدَينِ وَصِلَةِ الْأَرْحَامِ وَحُسنِ الْجَوَارِ
وَالإحسَانِ إِلَى الْيَعَامِي وَالْمَسَاكِينِ وَابِنِ السَّبِيلِ وَالرَّفِقِ بِالْمَلْسُوكِ
وَيَنْهُونَ عَن الْفَحْرِ وَالْحُيلَاء وَالْبَغِي وَالاستِطَالَةِ عَلَى الْخَلقِ بِحَقِّ أُو
بِغَيرِ حَقِّ وَيَامُرُونَ بِمَعَالِي الْأَخْلَاقِ وَيَنْهُونَ عَن سَفْسَافِهَا وَكُلُّ مَا يَتُولُونَهُ
وَيَفْعَلُونَهُ مِن عَذَا وَغَيرِهِ فَإِنَّهَا هُم فِيهِ مُتَّبِعُونَ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ وَكُلرِيقَتُهُم
وَيَهْعَلُونَهُ مِن عَذَا وَغَيرِهِ فَإِنَّهَا هُم فِيهِ مُتَّبِعُونَ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ وَكُلرِيقَتُهُم
وَيَهْ عَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أَنْ أُمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثِ وَسَلَّمَ أَنْ أُمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى وَسَلَّمَ أَنْ أُمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى وَسَلَّمَ أَنْ أُمِّتُهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى وَلَا مَلَى وَسَلَّمَ أَنْ أُمَّتُهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى عَلَى وَلَالِمِ عَلَى وَلَا مَلَى وَلَى السَّعَامِ وَالْمَالِقِ عَلَى الشَّالِ الْمُعْلَى وَلَا السَّوبِ ، هُمْ مَن كَانَ عَلَى وَلَا إِلَى الشَّوبِ ، هُمْ مَن كَانَ عَلَى وَلَا الْمُنَاقِ وَالشَّهُ وَالْمُولِ وَالْمُهُ الْمُ السَّنَاقِ وَالْمُهُ وَالْمُ السَّعَامِ وَالْمُ السَّعَامِ وَالْمُولِ الْمُؤْلِقِ وَالْمُعْلِى الْمُعْرِيقِ عَلَى الْمُنْ السَّوبِ الْمُولِي الْمُؤْلِقِ الْمُنْ السَّولِي وَالْمُهُ وَالْمُ السَّعُولُ السَّهُ وَالْمُولِ الْمُؤْلِقُ وَالْمُنَاقِ وَالْمُ السَّعُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْكِولُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الْمُؤْلِقُ الْم

الذى لا يضل سالكه ولا يشقى من أتبعه ، وسط بين من يتلاعب بالنصوص غيتاول الكتاب وينكر الاحاديث الصحيحة ولا يعبأ باجماع السلف ، وبين من يخبط خبط عشواء غيتقبل كل رأى ويأخذ بكل قول لا يغرق في ذلك بين غث وسمين وصحيح وسقيم .

توله (ثم هم مع هذه الأصول النع) جمع المؤلف في هذا الفصل حبياً مكارم الاخلاق التي يتخلق بها اهل السنة والجماعة من الامر بالمعروف وهو ما عرف حسنه بالشرع والعقل والنهي عن المنكسر وهو كل تبيع عقلا وشرعا على حسب ما توجبه الشريعة من تلك الفريضة كما يفهم من توله عليه السلام « من راى منكم منكرا فليفيره بيده فان لم يستطع فبقلبه وذلك اضعسف الايمان » ومن شهود الجمع والجماعات والحج والجهاد مع الامراء أيا كانوا لقوله عليه السلام « صلوا خلف كل بر وفاجر » ومن النصح لكل مسلم لقوله عليه السلام « الدين النصيحة » ومن فهم صحيح لما توجبه الاخوة الايمانية من تعاطف وتواد وتناصر كما في هذه الاحاديث التي يشبه فيها الرسول المؤمنين بالبنيان المرصوص المتماسك

وَفِيهِمِ الصَّدِيقُونَ وَالشَّهَدَاءُ وَالصَّالِحُونَ ، وَمِنهُم أَعلاَمُ الهُدَى وَمَصَابِيحُ الشَّجَى أُولُو المَنَاقِبِ المَاثُورَةِ وَالْفَضَائِلِ المَنكُورَةِ ، وَفِيهِم الأَبدَالُ ، وَفِيهِم اللَّائِنَةُ وَفِيهِم أَنْهَةُ الدِّينِ الْفِينَ أَجِهَعَ المُسلِمُونَ عَلَى هِدَايَتِهِم ، وَهُم الطَّائِفَةُ المُنصُورَةُ الدِينَ قَالَ فِيهِم النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَا تَوَالُ طَائِفَةُ مِن أُمِّتِي عَلَى الحَقِّ مَنصُورَةً لاَ يَضُرُهُم مَن خَالَفَهُمْ وَلا مَن خَذَلَهُم حَتَّى مَتُومَ السَّاعَةُ » .

نَسَالُ اللهُ أَن يَجِعَلُنَا مِنهُم وَأَن لاَ يُزِيغُ تُلُوبُنَا بَعدَ إِذْ هَدَانَا وَأَن يَهَبَ لَنَا مِن لَدُنهُ رُحَمَةً إِنَّهُ هُوَ الوَهَّابُ ، وَاللهُ أَعلَمُ .

وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحبِهِ وَسَلَّمَ تَسلِيماً كُثِيراً.

اللبنسات او بالجسد المترابط الاعضاء ومن دعسوة الى المفيسر والى مكارم الاخلاق ، عهم يدعون الى الصبر على المصائب والثسكر على النعماء والرضا بقضاء الله وقدره الى غير ذلك مما ذكره .

واما توله (وغيهم الصديقون الغ) غالصديق صيغة مبالغة من الصدق يراد به الكثير التصديق وأبو بكر رضى الله عنه هو الصديق الاول لهذه الامة ، وأما الشهداء فهو جمع شهيد وهو من قتل في المعركة ، وأما الابدال فهم جمع بدل وهم الذين يخلف بعضهم بعضا في تجديد هذا الدين والدفاع عنه كما في الحديث لا يبعث الله لهسذه الامة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها امر دينها » والله اعلم .

ومبلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم.

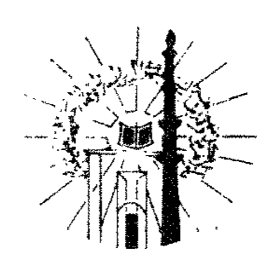
## الفهرس الموضوع

| الكلام على البسملة والترجيح بين الخلافات نيهسا   | ٠         |
|--------------------------------------------------|-----------|
| تنسير الحبد والمدح والغرق بينهما                 | ٧         |
| الهدى ــ معناه وما يوصف به الرسول وما لايوصف     | ٨         |
| لا الله الا الله ــ معناها ومكانها من الدين      | ٧.        |
| الملاة على الرسول بعناها اذا كانت بن الملائكة    | 14        |
| أو الآمميين                                      |           |
| تعريف الفرقة الناجية وأنها باتية الى يوم التياسة | 14        |
| تنسير الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسوله        | 17        |
| التحريف والتعطيل معناهما وانواعهما               | 77        |
| تنسير الالحاد في المنات وانواعه                  | 1.8       |
| لا يجوز تياس الله سبحانه بخلقه                   | ۲.        |
| سورة الاخلاص تضبئت صنات الله وهي تعدل ثلث        | 40        |
| القسسرآن                                         |           |
| آية الكرسي تنسيرها واثباتها للصغات               | ۸7        |
| هو الاول والآخر والظاهر والباطن ، وتفسيرهــــا   | ٣.        |
| العلم صغة الله تائم بذاته                        | 44        |
| اثبات صفتي السمع والبصر لله ، (ليس كمثله شيء)    | 40        |
| الارادة والمشيئة سب الكونية والشرعية             | ٣٧        |
| اثبات صنة الحب له وبيان ما يحب ومن يحب           | 44        |
| الجواب عن آية ( وبن يقتل بؤمنا بتعبدا )          | ٤٣        |
| ( وجاء ربك ) الرد على من زعم أنه من المجاز       | ٥٤        |
| اثبات الوجه شوالرد على المنكرين                  | <b>F3</b> |
| اثبات البد الله والرد على المنكرين               | ٤٧        |
| أثبات المين لله وألرد على المنكرين               | ٤A        |

الصفحة

- ٤٩ اثبات السمع لله تعالى والرد على المنكرين
  - ٨٥ ( وما كان معه من اله ) توضيح ذلك
- ٦٠ سبعة آيات في الاستواء على البرش والكلام عاينا
  - ٦١ كلام چيد في مسألة المكان له تمالي
  - ٦٣ آيات في اثبات على خلقه
- ٦٦ ( ما يكون من نجوى ) الغ ــ معناها ومعنى المعية
  - ٦٧ اثبات منعة الكلام لله والرد على المخالفين
  - ٧١ رؤية المؤمن لربه يوم التباسة والرد على النفاة
    - ٧٣ مباحث عامة حول آيات الصغات
- ٧٦ السنة تؤيد الترآن في الصفات سالحاديث نزوله نعالي
  - ٧٩ نرحه سيحانه بتوبة عبده وضحكسه
  - ٨٤ حديث الجارية كوته تعالى في السماء
- ٨٨ ايمان أهل السنة بما تقدم ، جعلهم الوسط بــــين الطوائسة،
  - ٩٠ المعال العبادة ومذهب الحق غيها
  - ۹۶ بیان ان علوه تمالی لاینائی معیته
- ٩٩ وجوب الايمان بما اخبر به الرسول مما يكون بعد الموت
  - ١٠٤ للرسول (ص) ثلاث شفاعات وبيان أصحابها
  - ١٠٧ درجات الايمان بالقدر ، خيره وشره ، وبباتها
    - ١١١ كلام جيد في مسالة انعال العبد مع القدر.
      - ١١٣ الايمان تول وعمل يزيد وينتص
    - ١١٦ سلامة تلوب اهل السنة للمحابة جبيما
- ١٢٠ اهل السنة يحبون أهل البيت ويتبرؤون ممن يعاديهم
- ١٣٢ المساك أهل السنة عن الخوض لميها شبهر ببن الصحابة
  - ١٢٤ من أصول أهل السنة التصديق بكراءات الاواياء
  - ١٢٦ طريقة أهل السئة اتباع آثار النبي بالمنا وذاامرا
- ۱۲۷ اهل السنة بأدرون بال روف ويندون عن اللك و را ويندون على البلاء
  - ١٢٨ أول الدنة بالرون بين الوالدين وصالة الأرجام

دار الإعتصسام للطبع والنشر والتوزيع القاهرة



من مطبوعات ابحامعة الإسلامية بالمدينة المنقرة

وأ روا لأرفتنصسامم العنب والنصووالتولييين العناصية To: www.al-mostafa.com